

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

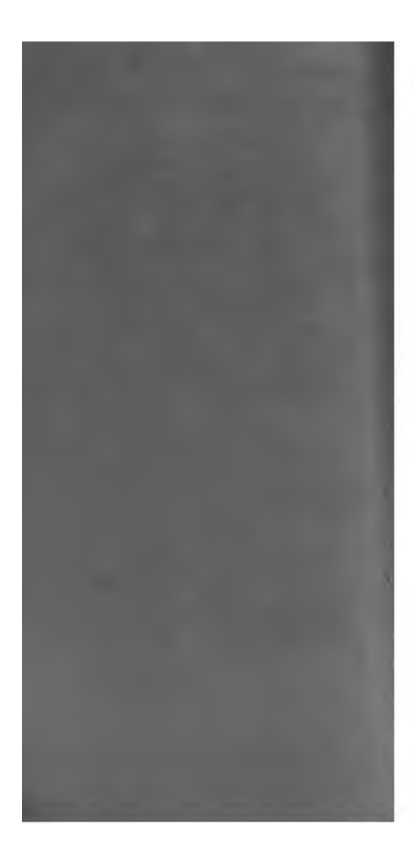
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/











•

## **HERMES**

### ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

UNTER MITWIRKUNG

von

R. HERCHER A. KIRCHHOFF TH. MOMMSEN I. VAHLEN

HERAUSGEGEBEN

von

EMIL HÜBNER.

ZEHNTER BAND.

BERLIN. WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG. 1876.



.1

### INHALT.

|                                                                          | Seite |
|--------------------------------------------------------------------------|-------|
| H. ZURBORG, Sophokles und die Elegie                                     | 203   |
| G. KAIBEL, de Callimachi epigrammate XLIII ed. Schneid                   | 1     |
| S. P. LAMPROS, Mittheilungen über den Godex Palatinus X 88               | 257   |
| H. BUERMANN, des Pseudo-Lysias κατηγορία πρὸς τοὺς συνουσιαστὰς          | •     |
| xαχολογιών                                                               | 347   |
| F. BLASS, Hypereides Rede gegen Demosthenes                              | 23    |
| M. SCHANZ, Mittheilungen über platonische Handschriften                  | 171   |
| E. ZELLER, Aristoteles und Philolaos                                     | 178   |
| R. HIRZEL, über den Protreptikos des Aristoteles                         | 61    |
| I. VAHLEN, zu Aristoteles                                                | 451   |
| F. K. HERTLEIN, zu Dionysius Halicarnasensis                             | 408   |
| U. von WILAMOWITZ-MÖLLENDORFF, in libellum περί υψους coniectanea        | 334   |
| G. KRAMER, zu Strabo                                                     | 375   |
| R. FÖRSTER, zur Physiognomik des Polemon                                 | 465   |
| emendationes ad Libanii declamationes nuper editas alterae               | 7     |
| E. HILLER, die handschriftliche Ueberlieferung des Albinus               | 323   |
| TH. SCHREIBER, über das sogenannte Fragment in den Proklos-Excerpten     | 020   |
| des epischen Cyclus                                                      | 305   |
| des episonen cyclus                                                      | 000   |
| I. VAHLEN, Varia                                                         | 458   |
| E. CURTIUS, Studien zur Geschichte von Corinth                           | 215   |
| der Seebund von Kalauria                                                 | 385   |
| H. PACK, die Entstehung der makedonischen Anagraphe                      | 281   |
| R. SCHUBERT, der vierjährige Krieg                                       | 111   |
| das Archontat des Diokles                                                | 447   |
| R. NEUBAUER, das Archontat des Rhoemetalkas in Athen                     | 145   |
|                                                                          |       |
| über eine altlakonische Bustrophedoninschrift (hierzu                    | 450   |
| eine Tafel)                                                              | 153   |
| G. KAIBEL, ein Würfelorakel                                              | 193   |
| R. LEPSIUS, die griechische Inschrift des nubischen Königs Silko (hierzu |       |
| eine Tafel)                                                              | 129   |

| C. CONRADT, über einige Eigenthümlichkeiten des Versschlusses bei Terenz |
|--------------------------------------------------------------------------|
| F. LEO, de recensendis Senecae tragoediis                                |
| des Varro                                                                |
| Fragment 'de munitionibus castrorum' benutzten Hand-                     |
| schriften                                                                |
| TH. MOMMSEN, der Begriff des pomerium                                    |
| TH. MOMMSEN, zu den capitolinischen Magistratstafeln                     |
| MISCELLEN.                                                               |
| A. NAUCK, zu Sophokles                                                   |
| I. VAHLEN, Platonicum                                                    |
| R. HIRZEL, ein Rhetor Protarchos                                         |
| O. MÜLLER, drei neue Fragmente                                           |
| Giosseme ini Gicero                                                      |
| TH. SCHICHE, zu Cicero                                                   |
|                                                                          |

## (Band I bis X).

G. Aldenhoven fil. in Gotha 5, 150 | A. Gemoll in Wohlau 6, 113 8, 231

| B. Arnold in München 8, 193          | 10, 244                               |
|--------------------------------------|---------------------------------------|
| C. Bardt in Berlin 7, 14 9, 305      | H. Genthe in Corbach 6, 214           |
| R. Bergmann in Brandenburg (†) 2,    | C. E. Geppert in Berlin 7, 249 864    |
| 136 3, 233                           | J. Gildemeister in Bonn 4, 81         |
| J. Bernays in Bonn 8, 315 316 5,     | Th. Gleidiger in Berlin 9, 150        |
| 301 <b>6.</b> 118 <b>9.</b> 127      | Th. Gemperts in Wien 5, 216 386       |
| F. Blass M. Königsberg in Pr. 10, 23 | O. Grappe in Berlin 10, 51            |
| H. Bonitz in Berlin 2, 307 8, 447    | M. Haupt in Berkin (†) 1, 21 46 251   |
| <b>5.</b> 413 <b>7.</b> 102 416      | 398 2, 1 142 159 214 330 8,           |
| J. Brandis in Berlin (†) 2, 259      | 1 140 174 205 335 4, 27 145           |
| A. Breysig in Posen 1, 458           | 326 432 <b>5</b> ; 21 159 174 613 326 |
| H. Buermann in Berlin 10, 347        | 337 6, 1 257 985 7, 170 294           |
| J. Bywater in Oxford 5, 854 360      | 369 377 8, 1 177 241                  |
| A. Ceriani in Mailand 5, 360         | E. Hedicke in Quedlinburg 6,156 384   |
| H. Christensen in Hamburg 9, 196     | C. Henning in Rib Janeiro 9, 257      |
|                                      | W. Henzen in Rem 2, 37 140 3, 173     |
| C. Conradt in Schlawe 8, 369 10, 101 | 6. 7                                  |
| O Continue to Table at A 484 404 M   | D Haraban in Danlin 1 940 962 980     |

C. Conradt in Schlawe 8, 369 10, 101 C. Curtius in Lübeck 4, 174 404

E. Curtius in Berlin 10, 215 365 H. Degenkolb in Tübingen 3, 290 W. Dittenberger in Halle 1, 405 285 8, 375 6, 129 281 7,

28 113 405

285 **8**, 375 213 **9**, 385

240

7 465

9, 251 492

V. Gardthausen in Leipzig 6, 243 168 453 8, 129

J. G. Droysen in Berlin 9, 1 A. Eberhard in Duisburg 8, 91 126 F. Eyssenbardt in Berlin 1, 319 159

5, 138 7, 72
H. Heydemahn in Halle 4, 381 7, 109
Th. Heyse in Florenz 1, 262 2, 258
463 F. Fischer in Berlin 8, 479 H. Flach in Tübingen 8, 457 9, 114 R. Förster in Rostock 9, 22 365 10,

C. M. Francken in Groningen 9, 382 J. Friedlaender in Berlin 7, 47 8, 228

323

Edw. Lee Hicks in Oxford 4, 346 E. Hiller in Greffswald 7, 391 10, G. Hirschfeld in Berlin 5, 469 7, 52

486 8, 350 9, 501 O. Hirschfeld in Prag 3, 230 300 8, 468 9, 93

R. Hercher in Berlin 1, 228 263 280 322 861 866 474 2, 55 64 95 8, 282 4, 426 5, 281 6, 55 7, 244 465 488 8, 223 240 368 9, 109 255 256

M. Hertz in Breslau 5, 474 6, 384 8, 257 9, 383 F. K. Hertlein in Wertheim 8, 309 8, 167 173 9, 360 10, 408 H. van Herwerden in Utrecht 4, 420



### DE CALLIMACHI EPIGRAMMATE XLIII ED. SCHNEID.

Epigrammata Callimachea ne nuperrimus quidem editor ad eam quam potuit debuitque integritatem revocavit, perverso scilicet iudicio usus de potissimi fontis — Anthologiam dico Palatinam — Mirati erunt mecum alii Schneideri verba ad auctoritate et fide. ep. XXXVII, quibus tamquam de tripode editoris esse pronuntiavit 'eam segui recensionem epigrammatum, quae per Meleagrum in Anthologiam Palatinam venit'. Quasi vero sat amplo illo temporis spatio, quod Meleagrum inter et Constantinum Cephalam interiectum est, grammatici librarii ipsi denique ei qui anthologias confecerunt errare et decipere desiissent. Et innumeris hercle exemplis Palatini libri sublestam esse fidem cognovimus; et interpolata plurima novimus et turbata Cephalae aliorumque sive inscitia seu petulantia, ut raro iam ipsius Meleagri Philippive manus vestigiaque deprendi posse confidas. Constat non unum extitisse Cephalam qui in colligendis epigrammatis laudabilem operam collocaret, sed permultos scimus illo et antiquiores et recentiores ex fontibus integrioribus uberioribusque ingentes eorum poematiorum copias adauxisse. Planude ut taceam, antiquam et memorabilem epigrammatum syllogen ex codice Parisino Cramerus edidit Anecd. Par. IV 366 sqq., unde multa nova addi multaque emendatiora restitui posse ostendit Meineke Anal. Alex. 394 sqq.; non minus utilem ad Cephalae vitia corrigenda alium Parisinum codicem tractavit Schneidewin Progymn. in Anth. gr. (Gotting. 1855), nec Matritensis ille Lascaris manu scriptus liber nullius pretii est. Quid denique de innumeris qui epigrammata adhibuerunt scriptoribus dicam, de Pausania Strabone Hermes X.





PIAMEMÓ ANEAI WNOMENAYTW ETHÀNEAN CANNEÓINHCA ADIKHMADIKWI

In his graviter nonnulla discrepare vides a vulgata lectione; quae ut qua fide digna sint intellegamus, iam primum examinandum erit quis tandem versus in pariete inscripsisse videatur. Et coniecerit quispiam, fecisse hoc aliquem qui epigrammate Callimacheo usus amato puero in domo illa habitanti amorem declararet vel eodem modo quo poeta simili crimine sese purgaret. verum esset, non nimiam ipsorum verborum fiduciam haberemus; nam poterat ille quo magis ad suum usum versus adcommodaret inmutare alia, alia quae non probe memoria teneret conrumpere. Sed plane inprobabilis est coniectura. Ut enim concedamus amatorem nimis audacem in ipsius domus pariete illa pinxisse vel pingere potuisse -- solebant autem veteres his nugis aedificia publica, deversoria muros palaestras vel adeo sepulcra deligere tamen vix credibile patrem tutoremve pueri, quem nobili loco natum esse ex splendido domus ornatu cultuque conligitur, passurum fuisse epigramma quod pulcre et scriptum et pictum esset loco tam publico servari quo filius pupillusve diffamaretur. Itaque ipsum dominum hominem Romanum graecis litteris eruditum dicemus cubiculum suum ornasse eleganti carmine Alexandrini poetae cui ut mos erat illius aetatis prae ceteris faveret. convenit, quod summa cum diligentia et adcuratione singulae litterae pictae sunt aequali' inter se spatio distantes, pentametri quam metrici dicunt eloseois non neglecta, scripturae ratio nusquam vitiosa; nam nec  $\pi\rho o\pi \dot{\epsilon} \tau \eta \alpha$  quod scripsit — sic enim aperte v. 4 supplendum — nec iota bis adscriptum ubi adscribi non debebat (ἔαι v. 2 et ἀδικῶι v. 6) quidquam probat in contrariam partem: in notissima pictura Pompeiana, qua Orpheus cum Musis repraesentatur OANHA scriptum est, iota autem etiam in doctissimis titulis cuivis longae vocali additur. Talem igitur hominem putare consentaneum est non leviter adripuisse quamlibet epigram-



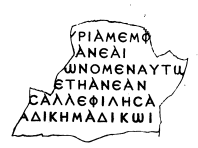
.

.

al .

.



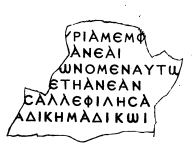


In his graviter nonnulla discrepare vides a vulgata lectione; quae ut qua fide digna sint intellegamus, iam primum examinandum erit quis tandem versus in pariete inscripsisse videatur. Et coniecerit quispiam, fecisse hoc aliquem qui epigrammate Callimacheo usus amato puero in domo illa habitanti amorem declararet vel eodem modo quo poeta simili crimine sese purgaret. Ouod si verum esset, non nimiam ipsorum verborum fiduciam haberemus; nam poterat ille quo magis ad suum usum versus adcommodaret inmutare alia, alia quae non probe memoria teneret conrumpere. Sed plane inprobabilis est coniectura. Ut enim concedamus amatorem nimis audacem in ipsius domus pariete illa pinxisse vel pingere potuisse — solebant autem veteres his nugis aedificia publica, deversoria muros palaestras vel adeo sepulcra deligere tamen vix credibile patrem tutoremve pueri, quem nobili loco natum esse ex splendido domus ornatu cultuque conligitur, passurum fuisse epigramma quod pulcre et scriptum et pictum esset loco tam publico servari quo filius pupillusve diffamaretur. Itaque ipsum dominum hominem Romanum graecis litteris eruditum dicemus cubiculum suum ornasse eleganti carmine Alexandrini poetae cui ut mos erat illius aetatis prae ceteris faveret. convenit, quod summa cum diligentia et adcuratione singulae litterae pictae sunt aequali' inter se spatio distantes, pentametri quam metrici dicunt eloseous non neglecta, scripturae ratio nusquam vitiosa; nam nec  $\pi \rho o \pi \dot{\epsilon} \tau \eta \alpha$  quod scripsit — sic enim aperte v. 4 supplendum — nec iota bis adscriptum ubi adscribi non debebat (ἔαι v. 2 et ἀδικῶι v. 6) quidquam probat in contrariam partem: in notissima pictura Pompeiana, qua Orpheus cum Musis repraesentatur OANHA scriptum est, iota autem etiam in doctissimis titulis cuivis longae vocali additur. Talem igitur hominem putare consentaneum est non leviter adripuisse quamlibet epigram-

### INHALT

|                                                     |       |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   | Seite |
|-----------------------------------------------------|-------|-------|------|------|------|-----|-----|------|-----|-----|-----|-----|---|-------|
| C. CONRADT, über einige Eigen<br>Terenz             |       |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   | 101   |
| F. LEO, de recensendis Senecae t                    |       |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   | 423   |
| O. GRUPPE, über die Bücher XII                      | II hi | . Y 1 | 7111 | 1 4  | er   | an  | tia | nits | ate | ı h | ıım | ans |   |       |
| des Varro                                           |       |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   | 51    |
| A. GEMOLL, das Verhältniss der<br>Fragment 'de muni | drei  | W     | olfe | nbi  | ittl | er  | vo  | n I  | an  | ge  | für | da  | 8 |       |
| schriften                                           |       |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   | 244   |
| TH. MOMMSEN, der Begriff des p                      | ome   | eriu  | 00   |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   | 40    |
| TH. NÖLDEKE, die römischen Pro                      |       |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   | 163   |
| E. HÜBNER, über den Namen de                        |       |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   | 393   |
| TH. MOMMSEN, zu den capitolini                      | sche  | n N   | lag  | istr | ats  | taf | eln |      |     |     |     |     |   | 468   |
| H. JORDAN, Steinmetzzeichen auf                     | f de  | r se  | rvi  | anis | sch  | en  | W   | all  | maı | aer |     |     |   | 46 l  |
|                                                     |       |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   |       |
| MI                                                  | SCI   | ELI   | E    | N.   |      |     |     |      |     |     |     |     |   |       |
| A. NAUCK, zu Sophokles                              |       |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   | 124   |
| J. SOMMERBRODT, der Musenver                        |       |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   | 121   |
| I. VAHLEN, Platonicum                               |       |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   | 253   |
| R. HIRZEL, ein Rhetor Protarcho                     |       |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   | 254   |
| Berichtigung (zu S.                                 |       |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   | 256   |
| O. MÜLLER, drei neue Fragmente                      | в.    |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   | 117   |
| Glosseme im Cicero                                  |       |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   | 119   |
| TH. SCHICHE, zu Cicero                              |       |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   |       |
| TH. MOMMSEN, zu Dictys                              |       |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   |       |
| O. SEECK, eine Enttäuschung                         |       |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   |       |
| TH. MOMMSEN, quingenta milia                        |       |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   | 475   |
| II TODDAN CAsternate at an                          |       |       |      |      |      |     |     |      |     |     |     |     |   | 400   |





In his graviter nonnulla discrepare vides a vulgata lectione; quae ut qua fide digna sint intellegamus, iam primum examinandum erit quis tandem versus in pariete inscripsisse videatur. Et coniecerit quispiam, fecisse hoc aliquem qui epigrammate Callimacheo usus amato puero in domo illa habitanti amorem declararet vel eodem modo quo poeta simili crimine sese purgaret. verum esset, non nimiam ipsorum verborum fiduciam haberemus; nam poterat ille quo magis ad suum usum versus adcommodaret inmutare alia, alia quae non probe memoria teneret conrumpere. Sed plane inprobabilis est coniectura. Ut enim concedamus amatorem nimis audacem in ipsius domus pariete illa pinxisse vel pingere potuisse — solebant autem veteres his nugis aedificia publica, deversoria muros palaestras vel adeo sepulcra deligere tamen vix credibile patrem tutoremve pueri, quem nobili loco natum esse ex splendido domus ornatu cultuque conligitur, passurum fuisse epigramma quod pulcre et scriptum et pictum esset loco tam publico servari quo filius pupillusve diffamaretur. Itaque ipsum dominum hominem Romanum graecis litteris eruditum dicemus cubiculum suum ornasse eleganti carmine Alexandrini poetae cui ut mos erat illius aetatis prae ceteris faveret. convenit, quod summa cum diligentia et adcuratione singulae litterae pictae sunt aequali inter se spatio distantes, pentametri quam metrici dicunt eloGeois non neglecta, scripturae ratio nusquam vitiosa; nam nec προπέτηα quod scripsit — sic enim aperte v. 4 supplendum — nec iota bis adscriptum ubi adscribi non debebat (ἔαι v. 2 et ἀδικῶι v. 6) quidquam probat in contrariam partem: in notissima pictura Pompeiana, qua Orpheus cum Musis repraesentatur OANHA scriptum est, iota autem etiam in doctissimis titulis cuivis longae vocali additur. Talem igitur hominem putare consentaneum est non leviter adripuisse quamlibet epigram-

| •                                                                                             | •                                                                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| R. Hirzel in Leipzig 8, 127 379 10,                                                           | H. Nissen in Marburg 1, 147 342                                        |
| 61 254 256                                                                                    | Th. Nöldeke in Strassburg 5, 443 10,                                   |
| E. Hübner in Berlin 1, 77 136 337                                                             | 163                                                                    |
| 345 397 426 437 438 2, 153                                                                    | H. Nohl in Berlin 9, 241                                               |
| 450 456 <b>8</b> , 243 283 316 <b>4</b> , 284                                                 | H. Pack in Dortmund 10, 281                                            |
| 413 5, 371 8, 234 238 10, 393                                                                 |                                                                        |
| J. 6, 250                                                                                     | J. Partsch in Breslau 9, 292                                           |
| Ph. Jaffé in Berlin (†) 5, 158                                                                | H. Peter in Frankfurt a. O. 1, 335                                     |
| Otto Jahn in Bonn (†) 2, 225 418 8, 175 317                                                   | A. Riedenauer in Würzburg 7, 111<br>V. Rose in Berlin 1, 367 2, 96 146 |
| F. Jonas in Berlin 6, 126                                                                     | 191 465 468 469 4, 141 5, 61                                           |
| H. Jordan in Königsberg 1, 229 2,                                                             | 155 205 354 360 <b>6</b> , 493 <b>8</b> , 18                           |
| 76 407 <b>8</b> , 389 458 459 <b>4</b> , 229                                                  | 224 303 327 <b>9</b> , 119 471                                         |
| 5, 396 6, 68 196 314 493 7,                                                                   | M. Schanz in Würzburg 10, 171                                          |
| 193 261 367 482 8, 75 217 239                                                                 | Th. Schiche ip Posen 10, 380                                           |
| 193 261 367 482 8, 75 217 239 9, 342 416 10, 126 461                                          | H. Schiller in Constanz 3, 305 4, 429                                  |
| G. Kaibel in Berlin 8, 412 10, 1 193                                                          | <b>5.</b> 310                                                          |
| H. Keil in Halle 1, 330                                                                       | F. Schmidt in Göttingen 8, 478                                         |
| H. Kettner in Dramburg (†) 6, 165                                                             | J. H. Schmid in Rostock 6, 383                                         |
| H. Kiepert in Berlin 9, 139                                                                   | R. Schöll in Jena 8, 274 4, 160 5,                                     |
| A. Kirchhoff in Berlin 1, 1 145 217                                                           | 114 476 6, 14 7, 230                                                   |
| 420 2, 161 471 8, 449 4, 421                                                                  | A. Schöne in Gotha 9, 254                                              |
| 5, 48 6, 252 487 8, 184 9, 124                                                                | R. Schöne in Berlin 8, 469 4, 37                                       |
| Th. Kock in Berlin 2, 128 462                                                                 | 138 140 291 <b>5,</b> 308 <b>6,</b> 125                                |
| U. Köhler in Athen 1, 312, 2, 16 321                                                          | Th. Schreiber in Rom 10, 305                                           |
| 454 <b>8</b> , 156 166 312 <b>4</b> , 132 <b>5</b> , 1 222 328 <b>6</b> , 92 <b>7</b> , 1 159 | R. Schubert in Königsberg 10, 111 447                                  |
| G. Kramer in Halle 10, 375                                                                    | 0. Seeck in Berlin 8, 152 9, 217 10,                                   |
| P. Krüger in Königsberg 4, 371 5, 146                                                         | 251                                                                    |
| S. P. Lampros in Berlin 10, 257                                                               | C. Sintenis in Zerbst (†) 1, 69 142                                    |
| F. Leo in Berlin 10, 423                                                                      | 468 471                                                                |
| R. Lepsius in Berlin 10, 129                                                                  | J. Sommerbrodt in Breslau 10, 121                                      |
| A. Luchs in Strasburg 6, 264 8, 105                                                           | W. Studemund in Strassburg 1, 281                                      |
| U. Luders in Berlin 7, 258 8, 189                                                             | 2, 434 8, 232                                                          |
| H. Matzatiin Sorau 6, 392                                                                     | L. v. Sybel in Marburg 5, 192 7,                                       |
| A. Meineke in Derlin (†) 1, 323, 421                                                          | 327 9, 248                                                             |
| <b>2,</b> 174 403 <b>8,</b> 161 164 260 347                                                   | A. Terstrik in Bremen 9, 425                                           |
| 451 4; 50                                                                                     | M. Treu in Waldenburg i. Schl. 9, 247                                  |
| Th. Mommsen in Berlin 1, 47 68 128 , 261 342 427 460 2, 56 102 144                            | F. Umpfenbach in München 8, 337                                        |
| 159 179 8, 31 167 261, 268 298                                                                | 1. Vahlen in Berlin 10, 253 451 458                                    |
| 302 303 304 429 461 465 467                                                                   | W. Vischer in Basel 2, 15                                              |
| 302 303 304 429 461 466 467<br>4, 1, 99 120, 295 350 364 37,1                                 | H. Voretzsch in Berlin 4, 266                                          |
| 377 <b>5</b> , 129 <b>161 228 303 3</b> 79                                                    | W. H. Waddington in Paris 4, 246                                       |
| 6, 13 82 127 231 323 7, 91 171                                                                | H. Weil in Berlin 7, 380<br>N. Wecklein in Bamberg 6, 179 7,           |
| 299 366 474 82 172 198 230                                                                    | N. Wecklein in Bamberg 6, 179 7,                                       |
| 9; 117 129 267 281 ,10, 40 388                                                                | 437                                                                    |
| 468 475                                                                                       | U. v. Wilamowitz-Möllendorff in Berlin                                 |
| K. Millenhoff in Berlin 1, 252 318                                                            | 7, 140 8, 431 9, 319 10, 334                                           |
| 8, 439 4; 144 9; 183                                                                          | E Wölfflin in Erlangen 8, 361 9,                                       |
| B. Müller in Breslau 4, 390 5, 154                                                            | 72 122 258<br>K., Zangemeister in Heidelberg 2, 313                    |
| O. Müller in Berlin 10, 117 119<br>Ai Nauck ig St. Petersburg 10, 124                         |                                                                        |
| R Neuhauer in Berlin 4, 415 10                                                                | E. Zeller in Berlin 10, 178                                            |
| R. Neubauer in Berlin 4, 415 10, 145 153                                                      | H. Zurborg in Zerbst 10. 203                                           |
| (2)                                                                                           |                                                                        |
|                                                                                               |                                                                        |
| San Arthur Maring and San San                                                                 | •                                                                      |
| •                                                                                             | •                                                                      |
|                                                                                               |                                                                        |
|                                                                                               |                                                                        |

pedestrium scriptorum exempla demonstrant, eandem illam etiam Callimachus meminerat memoriaeque inici voluit. quotiens vero ad mores animumque hic casus relatus est, maxime linguae ac verborum praecipitatio procacitas petulantia intellegebatur, factumque est ut Suidas tanquam hoc epigramma inlustraturus scriberet προπέτεια ή ἀχαλίνωτος γλώττα. igitur ambigue Callimachus v. altero την προπέτειαν έα, licet enim intellegere 'tuam omitte petulantiam qualem habet το μυρία μέμφεσθαί, licet item 'meam permitte temeritatem qualem habet hic meus status'. tantum versum qui legerat, priorem sententiam eliciebat; revocabat se tamen poeta cavebatque ne male diceretur puero sed posterior sententia teneretur repetito moonetelas nomine inter ea verba quae non possent nisi ad suam temeritatem referri. haec ipsae argutiae, crede mihi, in causa fuere cur viro Romano tantopere hoc epigramma placuerit. sequitur alterum distichon: Liber et Amor me coegerunt et Amor quidem huc me trahebat, Liber autem (rectius dixerim vinum, consulto enim ξλκοντα quidem eo nomine adpellavit quod deum significat, minorem autem vim ac violentiam cui tribuit, ne divina quidem adpellatione excellere voluit) ergo vinum οὐκ εἴα τὴν προπέτειαν ἐᾶν. nosti opinor Menandreum versiculum quem in satura Varro tetigerat ὁ πολίς ἄκρατος όλίγ' αναγκάζει φουνείν: muta verba, idem est quod ούκ έα πολλά φρονείν, sapere autem est non desipere, έαν την προπέτειαν. et hoc quidem vocabulum ή προπέτεια quam accommodatum sit vini mentioni, enarrari paene nequit, nempe οὐκέτι κείνος τῆς αύτου γλώσσης καρτερός οὐδὲ νόου : μυθείται δ' ἀπάλαμνα, . . . . αίδεϊται δ' ἔρδων οὐδὲν ὅταν μεθύη: ilico igitur subicitur menti illa quam Suidas interpretatus est noonerelas significatio. quanquam non illam poeta cum versatile ad omnia nomen eligeret spectavit maxime, sed sive corporis προπέτειαν 'tristes in tepido limine' excubias agentis sive animi non luctantis cum Amore verum propi in obsequium euntisque praecipitis. unum illud nomen tot res comprehendit quot latine vix multis possis vocabulis includere atque in similibus carminibus Propertius (I 16) Ovidiusve (amorum I 6) per versus complures disposuere. iam vero scitissimo dixit oùx εἴα μ' ἐᾶν vim denotans efficacem quidem at dulcem, 'lene tormentum' ut cum Horatio loquamur: 'desinere me inprobitatem non sinebat', quanquam praepositio desinendi verbo addit quod non mest in graeco verbo coeptae ante potum insipientiae

Diodoro aliis, quos Cephala multis saeculis superiores si Schneiderum audies despicies prae unius Byzantini hominis auctoritate vel potius arbitrio. Nec tamen cuiquam placituram puto Palatinam lectionem in Mnasalcae epigr. A. P. VII 59:

Ήσιόδου τοῦ πλεῖστον ἐν ἀνθρώποις κλέος ἐστίν ἀνδρῶν κρινομένων ἐν βασάνω σοφίης cum primum emendate traditum locum conpererit a Pausania IX 38 3

Ἡσιόδου τοῦ πλεῖστον ἐν Ἑλλάδι κῦδος ὀφεῖται κτέ. quae miror Duebnerum genuina quidem iudicasse, non tamen recepisse; recepit Meineke Delect. poet. Anth. gr. p. 6.

Ab Schneidero autem vix ipse tibi credas edita legenti in ep. XXIII haece:

οὐ νέμεσις. Μοῦσαι γὰρ ὅσους ἴδον ὅμματι παῖδας ἀρχιβίους, πολιοὺς οὐκ ἀπέθεντο φίλους.

quae quam sint insulsa vel unus Horatius docere potest. Non is aeterna laude fruitur quem adspexere Musae, sed ille vero 'quem tu Melpomene semel nascentem placido lumine videris'. Et hoc ipsum legi intellexit Bentleius apud schol. Hes. Theog. 82:  $\delta\sigma\sigma\nu_S$   $\delta\sigma\nu_S$   $\delta\sigma\nu$ 

Schneidero et si qui alii cum illo sentiant viam munire volui ad recte aestimandum Callimachi epigramma venustissimum XLIII, quod emendatius ut proponere possem insignis quaedam Fortunae benevolentia effecit. Romae enim dum in monte Esquilino nimis iam angustae urbi novam adstruunt regionem, ad lucem rediit quae diu sub terra abscondita iacuerat domus vetus eximiis picturis ornata saeculo fere primo p. Chr. n., cuius inter rudera quarto anni superioris mense inventa sunt fragmina quaedam tectorii, in quibus supererant litterae graecae non bene memini rubro an nigro colore scriptae. Intercedente Henzenio postquam facile describendi veniam inpetravi, restat ut in communem hominum doctorum usum prodam  $\mathcal{E}\varrho\mu\alpha\iota o\nu$  illud. Est autem quod supra significavi Callimachi epigranma in Archinum puerum scriptum.

# EMENDATIONES AD LIBANII DECLAMATIONES NUPER EDITAS ALTERAE.

Non me fefellit spes, quam mente fovi, emendandis Libanii declamationibus, quas nuper primum in lucem protraxi atque ita quidem meo Marte corrigere studui, ut omnino plurimis saltem locis intellegi possent, quas tamen hic illic medela egere bene sciebam, non defuturum esse Cobetum, cuius artem criticam etiam huic scriptori fructuosam extitisse cognoveram¹). Atque nunc tantum abest, ut ego cum viro clarissimo de mea qualicunque opera litigem, ut lubens merito confitear multos locos atque inter hos etiam quos ego secundis curis tentaveram (Herm. IX p. 373 usque ad 381) ab eo<sup>2</sup>) egregie esse sanatos atque ut in nonnullis non solum L. Spengelium, Hertleinium, O. Heinium, sed etiam me ipsum declamationes retractantem in eandem emendationem Sed quoniam etiam multi sunt, quorum medelam non tam absolvit, quam incohavit aut quos male, vel ut accuratius dicam, speciosius quam verius tractavit aut in quibus aperte erravit, nunc exemplum ipsius secutus omissis de quibus consentio vel adhuc dubito eos tantum persequar, quibus eius emendationem consummare aut meliorem proferre aut erroris eum convincere me posse confido, his autem adiciam breves vindicias Libanianas, quibus demonstrem quae ille in rhetorem dixit, non huic esse opprobrio vertenda, sed ipsi erroribus implicato.

<sup>1)</sup> Cobetus locos Libanii tractavit in Mnemos. X (1861) p. 193 sq., Nov. Ser. II p. 378, 102 sq. In iis quae his diebus (N. S. III p. 141 sq.) ad ἀπολογίαν Σωκράτους protulit nollem neglexisset et ea quae Fr. Jacobsius in Actis philol. Monac. T. II p. 435 sq. et A. Gasda, adiutus ille quidem codice Paris. 3017, in coniectaneorum Libanianorum fasciculo tertio (progr. Luban. 1871) elaboraverunt.

<sup>2)</sup> Mnemos. N. S. III 1 p. 1—17.

matis lectionem, sed eam quae tunc temporis optima et sincerissima haberetur. Videtur autem totum epigramma hunc in modum scripsisse:

Εὶ μὲν ἐκών, ᾿Αρχῖνὰ, ἐπεκώμασα, μυρία μέμφου εἰ δὰ ἄκων ῆκω, τὴν προπέτειαν ἔα. ἄκρητος καὶ ἔρως μὰ ἡνάγκασεν, ὧν δὶ μὲν αὐτῶν εἶλκεν, δι δὰ οὐκ εἴα τὴν προπέτειαν ἐᾶν.

ἐλθων δ' οὐκ ξβόησα, τίς ἢ τίνος, ἀλλ' ἐφίλησα τὴν φλιήν εἰ τοῦτ' ἐστ' ἀδίκημ', ἀδικῶ.

Denique ut saltem exitus acta probet interpretando epigrammati Buecheleri quam per litteras mihi misit adnotatio adsit, cuius non ego tantum viro egregio gratias habebo.

'ἐπεκώμασεν poeta sive quem poeta induxit amator ad puerum delicatum, itaque quasi iacens et dormiturus pro foribus pueri cogitandus est, compara  $K \dot{\omega} \mu o v$  imaginem a Philostrato descriptam, atque in  $\pi \varrho o \pi \epsilon \tau \epsilon i q$  quam ludens huc et illuc qui loquitur versat, aliquanto plus inest quam interpretes superiores sensisse videntur. neque enim solum  $\mathring{\eta} \Im \iota \varkappa \mathring{\omega}_{\mathcal{G}}$  id vocabulum adhibetur, quamquam Callimachi aetate haec notio usu fuit tritior, sed proprie etiam ac  $\sigma \omega \mu \alpha \tau \iota \varkappa \mathring{\omega}_{\mathcal{G}}$ . velut Hercules in Trachiniis 976  $\zeta \mathring{\eta}$   $\pi \varrho o \pi \epsilon \tau \mathring{\eta}_{\mathcal{G}}$  id est si scholiastam sequimur  $\pi \alpha \varrho \epsilon \iota \mu \acute{\epsilon} v o \varsigma$  εἰς  $\tau \mathring{\eta} v$   $\gamma \mathring{\eta} v$   $\pi \epsilon \sigma \mathring{\omega} v$   $\mathring{\eta}$   $\mathring{\epsilon} \pi \grave{\iota}$   $\pi \varrho \acute{o} \sigma \omega \pi o \nu$  xoιμώμενος  $\mathring{\eta}$  xαὶ μόνον χείμενος. vides quam  $\mathring{\eta}$   $\pi \varrho o \pi \acute{\epsilon} \iota \epsilon \iota \alpha$  apta sit comissatori illi limen servanti, cum Tityrus etiam Theocriteus in  $\varkappa \acute{\omega} \mu \varphi$  (3) exclamet  $\varkappa \epsilon \iota \sigma \epsilon \tilde{\nu} \mu \alpha \iota$   $\mathring{\delta} \grave{\epsilon}$   $\pi \epsilon \sigma \acute{\omega} v$ . nativa illa verborum  $\pi \varrho o \pi \epsilon \sigma \epsilon \tilde{\iota} v$ ,  $\pi \varrho o \pi \epsilon \tau \mathring{\eta}_{\mathcal{G}}$  sim. vis ac significatio nunquam ex sensu Graecorum erepta est, id quod plurima etiam

# EMENDATIONES AD LIBANII DECLAMATIONES NUPER EDITAS ALTERAE.

Non me fefellit spes, quam mente fovi, emendandis Libanii declamationibus, quas nuper primum in lucem protraxi atque ita quidem meo Marte corrigere studui, ut omnino plurimis saltem locis intellegi possent, quas tamen hic illic medela egere bene sciebam, non defuturum esse Cobetum, cuius artem criticam etiam huic scriptori fructuosam extitisse cognoveram¹). Atque nunc tantum abest, ut ego cum viro clarissimo de mea qualicunque opera litigem, ut lubens merito confitear multos locos atque inter hos etiam quos ego secundis curis tentaveram (Herm. IX p. 373 usque ad 381) ab eo2) egregie esse sanatos atque ut in nonnullis non solum L. Spengelium, Hertleinium, O. Heinium, sed etiam me ipsum declamationes retractantem in eandem emendationem Sed quoniam etiam multi sunt, quorum medelam non gaudeam. tam absolvit, quam incohavit aut quos male, vel ut accuratius dicam, speciosius quam verius tractavit aut in quibus aperte erravit, nunc exemplum ipsius secutus omissis de quibus consentio vel adhuc dubito eos tantum persequar, quibus eius emendationem consummare aut meliorem proferre aut erroris eum convincere me posse confido, his autem adiciam breves vindicias Libanianas, quibus demonstrem quae ille in rhetorem dixit, non huic esse opprobrio vertenda, sed ipsi erroribus implicato.

<sup>1)</sup> Cobetus locos Libanii tractavit in Mnemos. X (1861) p. 193 sq., Nov. Ser. II p. 378, 402 sq. In iis quae his diebus (N. S. III p. 141 sq.) ad ἀπολογίαν Σωκράτους protulit nollem neglexisset et ea quae Fr. Jacobsius in Actis philol. Monac. T. II p. 435 sq. et A. Gasda, adiutus ille quidem codice Paris. 3017, in coniectaneorum Libanianorum fasciculo tertio (progr. Luban. 1871) elaboraverunt.

<sup>2)</sup> Mnemos. N. S. III 1 p. 1-17.

momentum. et προπέτεια non habet in latinis quod aeque late pateat vocabulum. sensus igitur hic est: alter me trahebat alter nolebat resistere. acumen atque dicacitatem hanc inferioris aetatis Graeculos non mirabimur aut parum intellexisse aut tritiore locutione permutasse. et vestigium tamen veri servavit sylloge Crameriana, nam  $\tau \dot{\eta} \nu$   $\beta i \alpha \nu$  patet tanquam interpretamentum esse  $\tau \ddot{\eta} \varsigma$ προπετείας, reliquom versum explevit Byzantina arte (voluisse enim videtur iste  $\tau \dot{\eta} \nu$   $\beta l \alpha \nu$   $\delta \sigma \sigma \eta$   $\delta \varrho \tilde{\alpha} \nu$ , nisi forte  $\delta \varrho \alpha$  ex varia versus 2 lectione huc depulsum est). βία Byzantinis est ἀνάγκη, βίαιος ab ipsis exponitur παράνομος σφοδρός quod vides nihil fere distare a προπετής, τοῦ δέοντος ἐκπίπτων. itaque βίαν non longius quam ut credibilis sit vocabulorum permutatio recedit a προπετεία. Cephalas autem non ignorans quid rei conveniret ('nihil moderabile suadet') incucurrit in eandem quam Callimachus et remissius et mollius et festivius expresserat sententiam cum hemistichium posuit in Theognideis v. 754 aut alibi lectum σώφρονα θυμὸν ἔχειν. Aperta sunt reliqua. in paenultimo v. scribendum est ἐβόησα, etsi id qui restituit Schneiderum ineptissime interpretatum video. hoc voluit poeta 'nec cum advenissem ianitori tibique molestiam feci sed tantum — oscula impressis nixa dedi gradibus'. qui intraturus domum est, nomen suum edit Kalliμαχος Βάττου, potum scilicet hominem ebriatumque clamare 'quis aut unde genus', id est βοᾶν τίς ἢ τίνος. Bacchus in Ranis παῖ παῖ, Aeacus τίς οὖτος; Bacchus Ἡρακλῆς ὁ καρτερός, patris enim nomen deo adponi non opus fuit. At in Nubibus Strepsiades παΐ παιδίον, discipulus τίς έσθ' δ κόψας την θύραν; psiades Φείδωνος υίὸς Στρεψιάδης. in interpretamentis Montepessulanis cottidianam conversationem adumbrantibus τίς κρούει την θύραν: respondetur παρά Γαΐου πρός Λούκιον εί ενθάδε ἐστίν, ἄγγειλον, ubi nomina ex Romano usu sumpta sunt arbitraria, apparet autem durasse semper apud antiquos consuetudinem illam nuntiandorum adventorum. ita expediendus etiam ab amatore inscriptus titulus parieti Pompeiano n. 1921 'ianitor, oro. nomine Certe'. Platonis Charmidi principio goti δε τίς τε καὶ τοῦ; sepulcri cuiuslibet titulus eandem probat omnium hominum consuctudinem — ergo nihil ille ἐπικωμάσας ἢδίκησεν πλην τοῦ προπετείν, 'te non ulla meae laesit petulantia linguae', quo modo ianuam Propertius adloquitur'.

G. KAIBEL.

ἐπιόρχους ponatur, ut positum est ante vocem respondentem ἀνοήτους. Causa cur exciderit nunc in propatulo est.

46, 10 ὁ τοίνυν σοφός, ὥς τι εὐρηκέναι πειθόμενος, εἴτε βασκάνους ὑμᾶς καὶ πικρούς, εἴτ' ἀνοήτους καὶ ὁρθύμους ὑπολαμβάνων καὶ — φησίν. Accipio restitutionem πυνθανόμενος et correctionem ὑπολαμβάνω, sed iam ut εὐρηκέναι infinitivus habeat unde pendeat, inserendum est participium, ut οἰόμενος, quod ante πυνθανόμενος facillime excidere poterat: sapiens, ait ironice, ac si invenisse sese aliquid crederet, — interrogans utrum vos invidos et acerbos, an stultos et debiles existimem, aut εὐρηκέναι in εὐρήκοι mutandum est.

p. 60, 15 sq. Palma maxime omnium digna est huius enuntiati emendatio Cobetiana, in qua unum vellem retinuisset av post ἴδοις. Ad ὁσάχις enim e parenthetico enuntiato ἀεὶ δὲ πρὸ τῶν έπωνύμων ίδοις άν ' ό δείνα 'Αριστοφώντα κλοπῆς ἢ προδοσίας ' iterum cogitatur ἴδης αν vel ἴδοις, parenthesis autem verbis ἀεὶ δὲ πρὸ τῶν ἐπωνύμων circumscribi non potest. Iam hanc emendationem probans est quod ea quae ex hoc loco p. 380 conclusi reprobem. Agitur de accusatione inscripta tabulae quam archon, ad quem illa delata erat, basi statuae unius eponymorum affigendam curavit. Hunc propter statuas eponymorum sedisse testis est Suidas s. v. ἄρχων. Ceterum cf. Dem. c. Mid. § 103 p. 548 οὖτος οὐδενὸς ἕνεκα αὐτὸν ἐμισθώσατο πλὴν ἵν' ἐκκέοιτο πρό των επωνύμων και πάντες δρώεν Εὐκτήμων Λουσιεύς έγράψατο Δημοσθένην Παιανιέα λειποταξίου'. et de synt-§ 6 p. 167 τούς στρατηγούς κρίνετε καὶ περίεσθ' ύμιν έκ ιων πραγμάτων 'δ δείνα τοῦ δείνος τὸν δείνα εἰσήγγειλεν', ἄλλο δ' οὐδέν. et c. Theocr. § 9 λέγε δη και την των ιδόντων έκκειμένην την φάσιν μαρτυρίαν.

p. 64, 17 ταῦτα recte C. restituit, sed καὶ sequens ablegandum est, id quod requirit structura grammatica cuius testes sunt loci ab ipso citati Demosthenis c. Phil. IV § 4 διεστηκότων εἰς δύο ταῦτα τῶν ἐν ταῖς πόλεσι, τῶν μὲν εἰς τὸ μήτε ἀρχειν βἰα βούλεσθαι μηδενὸς μήτε δουλεύειν ἄλλω, τῶν δ' εἰς τὸ ἄρχειν μὲν τῶν πολιτῶν ἐπιθυμεῖν et § 51 εἰς δύο ταῦτα διήρητο τὰ τῶν Ἑλλήνων, Λακεδαιμονίους καὶ ἡμᾶς. Iam scribemus: εἰς δύο ταῦτα τῶν πολιτῶν νενεμημένων, τῶν μὲν κατ' εὐλάβειαν περιττὴν τὸν ἡσύχιον βίον ἡρημένων, τῶν δὲ κτλ.

- p. 36, 6 ὁ Σόλων [θαυμαστὸς cf. p. 375], ὅτι οὐδεὶς αὐτῷ πονηρὸς ηνέχθη νόμος, σοφώτατος ἀνομάσθη νομοθέτης. Probo quod C. pro ἦνέχθη ex ἐλέχθη lectione codicis Parisini effecit ἦλέγχθη coll. l. 25 οὔτε νόμον ἤλεγξεν οὖχ ὀρθῶς εἰσενηνεγμένον οὖ μᾶλλον ἢ τοῦ Σόλωνος, sed etiam αὐτοῦ pro αὐτῷ e codice restituendum est.
- p. 40, 1 εἶτ' ἐκεῖνοι μὲν (ἐπί τινα χρόνον) ἐπαίτιοι, διὰ βίου δ' ἡμεῖς. Ego et ἐπαίτιοι et διὰ βίου sana esse ratus, ut verbis διὰ βίου contrarium evaderet, supplemento, quale est ἐπί τινα χρόνον, opus esse credidi. C. mendum in ἐπαίτιοι quaesitum coniectura laudabili enéreioi sustulit, sed totum locum nondum in integrum restituit. Neque enim enéreioi de magistratibus annuis dici solere neque verba διὰ βίου δ' ήμεῖς significare nos perpetuo reipublicae praesumus verum est, neque omnino forma oppositionis έχεῖνοι ἐπέτειοι, διὰ βίου δ' ήμεῖς apta rhetoreque digna videtur.  $\hat{\epsilon}\pi\hat{\epsilon}\tau\epsilon\iota\sigma\iota$ , quod ab Aristophane Eq. 518  $\hat{\nu}\mu\tilde{\alpha}\varsigma$   $\tau\epsilon$ πάλαι διαγιγνώσκων ἐπετείους τὴν φύσιν ὄντας haud illepide sumsisse videtur, vix aptiorem oppositionem accipere potest quam άιδιοι. Testis est locus Xenophontis de vect. 1, 4 οὐ μόνον κρατεί τοις έπ' ένιαυτον θάλλουσί τε καὶ γηράσκουσι, άλλὰ καὶ ἀίδια ἀγαθὰ ἔχει ἡ χώρα. Exilium non aliquot annorum, sed perpetuum nominatur φυγή ἀίδιος Dion. Hal. III 49 τούς αίτίους της αποστάσεως φυγαίς αιδίοις έζημίωσε. ΙΥ 5 έπικηρύξας αὐτοῖς ἀιδίους φυγάς. Plut. Coriol. c. 20 ην δὲ τίμημα τῆς καταδίκης ἀίδιος φυγή. Nec tamen hanc conjecturam pro certa haberem, nisi quicquid dubitationis haesisset expelleretur verbis sequentibus 1. 8 sq.: τους μέν οὖν ἔν τινι χρόνω καὶ ταῦτα κατὰ μέρη προνοουμένους ανευθύνους οὐ στεφανώσετε, τοὺς ἀιδίους δὲ τιμήσετε: Ut hoc non in διὰ βίου mutandum fuisse nunc vel ultro largior Spengelio, ita illud διὰ βίου, sive ex aldioi corruptum, sive ut huius glossema illapsum est, cum ἀίδιοι mutandum duco.
- p. 42, 32 ὰ (ὅτι vel εἰ?) τοίνυν κακοήθως ὑπελάμβανεν ως ἐξαπατηθέντας ὑπ᾽ ἐμοῦ τοὺς δικαστάς, οὐκ ἐμοῦ τὴν κατηγορίαν ἐποιεῖτο, ὑμᾶς δὲ διέβαλλεν, εἰ μὲν ἄκοντας ἐξαπατηθῆναί φησιν, ως ἀνοήτους, εἰ δὲ βουλομένους χαρίζεσθαι, ἀδίκους, ἐπιόρκους. Emendatio Cobeti verissima βουλομένους χαρίζεσθαι ἀδίκως, ἐπιόρκους consummanda est ita ut ως ante

significare posset nisi de ignavia vituperat, ut apud Xen. Anab. II 6, 30 εἰς φιλίαν αὐτοὺς ἐμέμφετο.

Non magis ego assentiri possum Cobeto in lectione codicis acquiescenti his locis:

p. 39, 8 δωφεὰν δὲ τὴν μεγίστην οἴσεται οὖ διαψηφισθέν, εἰ γνήσιόν ἐστιν αὐτοῦ τῆς ἀφετῆς ὄνομα. C.: "revocanda lectio codicis γνήσιος ἐστι τοῦ τῆς ἀφετῆς ὄνόματος". At prima manus habet γνήσιον, nec video quemadmodum talis sententia stet. Qui primo obtutu similis videtur locus Demosthenis adv. Nausim. § 8 p. 987 οὖτε γὰφ οὖτοι τοῦ ὀνόματος δήπου τοῦ τῆς ἐπιτφοπῆς τὰς δίκας ἐδίωκον, ἀλλὰ τῶν χφημάτων, mox toto coelo distantem se exhibet. Sin γνήσιος τινος significat alicuius filium genuinum, accipi potest γνήσιος τῆς ἀφετῆς, ut Lucianus Pisc. § 46 dixit ὂν μὲν ᾶν εῦξη γνήσιον ὡς ἀληθῶς φιλοσοφίας (Cf. Suidas s. v. ὑπόβλητον γνήσια τῆς σῆς διανοίας τὰ εἰξημένα), accipi non potest γνήσιος τοῦ τῆς ἀφετῆς ὀνόματος. Fortasse igitur scribendum est εἰ γνήσιος ἐστι τῆς ἀφετῆς ὀνόμαστέος.

p. 44, 15 καὶ ταῦτα ἕκαστον ἄπαξ ὑπὸ τὴν ψῆφον λα-βόντες. Canoni Cobetiano ὑπὸ τῷ ψήφω λαβεῖν dici refragatur locus Plutarchi Alcib. c. 20 μὴ λαβόντες ὑπὸ τὰς ψήφους. Aliud est ὑπὸ τῷ ψήφω ἔχειν (Lycurg. Leocr. § 2).

p. 59, 11 ego inter verba τὸ δὲ μὴ κριθηναι πολιτευόμενον οὐκ ἄν τις ὅτψ γέγονε πρὸ ἐμοῦ παράσχοιτο et inter τίμια οὐχ ὅσα κοινὰ πρὸς πολλούς, ἀλλὰ τοῖς τιμωμένοις αὐτοῖς ἐστιν ἐξαίρετα, ὥσπερ ἡ τιμή lacunam etiam nunc statuo, quamquam C. nihil aliud nisi ở particula ante οὐχ ὅσα opus esse contendit. Hiat enim intolerabili modo oratio talis: virum qui in rebus publicis versetur nunquam accusatum ante me nemo deprehendat, pro honoribus autem habenda sunt non quae cum aliis communia, sed honoratorum ipsorum propria sunt. — Ceterum verba ἀλλὰ τοῖς τιμωμένοις αὐτοῖς ἐστιν ἐξαίρετα flagitant, ut πολλούς mutetur in ἄλλους, ut legitur loco quo Aristophon huius rationem habet p. 41, 30 εἰ δέ γε τῶν ἐξαιρέτων καὶ ἃ πρὸς ἄλλους οὐκ ἔστι κοινά, τὰς δωρεὰς εἶναί φησιν. — Verba ultima ὥσπερ ἡ τιμή fortasse pro glossemate ad τίμια posito habenda sunt.

p. 59, 30 ἐπεὶ οὖν τὰ κάλλιστα μὲν αἰτεῖτε τοὺς θεούς, τάναντία δὲ μὴ παθεῖν ἀποτρέπεσθε, τοὺς δὲ βίους εἶναι βουλόμενοι καλούς, ὡς μὲν ᾿Αριστοφῶν ἀπεύχεσθε, συνεύχεσθε δ' ὡς Κέφαλος βιοῦν, ἐπὶ θεῶν μαρτύρων τὰμὰ προὐτιμήσατε.

Iniuria C. codicis scripturam tentavit his locis:

- p. 31, 11 ὅταν δ' ἱερῶν πέρι χρηματίζηται. C. χρηματίζητε. At passivum hoc loco, cum non de iudicibus, sed de contione agatur, multo aptius est et confirmatur enuntiato aequali περὶ πολέμου σκέψις ἐστίν. Ceterum cf. Dem. Olynth. III 18 ὅταν περὶ πραγμάτων προτεθή σκοπεῖν.
- p. 31, 17 τὰ τρόπαια ἀριθμήσας κατέβη πάλιν. Ultimam vocem C. delet iniuria, ut mihi videtur comparanti locos Plat. Theaet. c. 1 p. 142 ἀπιὼν πάλιν ἀνεμνήσθην et Aristoph. Lys. 792 κοὐκέτι κατῆλθε πάλιν οἴκαδε.
- p. 36, 31 οὖτος καὶ μάντις ἄριστος, ὅστις οὖ ψεύδεται, καὶ τοξότης ἐπίσκοπος, ὅστις οὖχ ἁμαρτάνει τοῦ σκοποῦ. C. ἐπίσκοπος expellendum censet, at eodem modo τοξότην ἐπίσκοπον dixit Libanii aequalis Himerius ecl. 14, 3 πάντα γὰρ καλὰ ἐν καιρῷ, καὶ τοξότης ἐπίσκοπος, ὅστις οἶδε καίρια βάλλειν τοξεύματα (Cf. Wernsdorf ad h. l.).
- p. 55, 11  $\tilde{\psi}$   $\mu\eta\delta$  αντιβλέψαι τῶν ταύτην τὴν τέχνην ἐχόντων ἐτόλμησέ τις. C. delet τὴν "propter certam legem sermonis", de qua ego dubito.
- p. 59, 6 Οἰδίπουν ἀφήκατε ἀποκτείναντα τὸν πατέρα, Ὁρέστην ἐκόντα τὴν μητέρα. C. post ἀποκτείναντα clamari oppositione ἄκοντα dicit, at ἄκοντα, quandoquidem excusantis esset et obluctaretur antecedenti καὶ οἶς οὐκ ἄν τις ψήθη, ab hoc loco alienum duco.
- p. 64 οὖϑ' οὖτως ἄτολμος ὡς ἃ δεῖ μὴ λέγειν οὖϑ' οὖτως ἐταμός, ὡς ἃ μὴ δεῖ λέγειν. Utroque loco C. pro ὡς scribit ὧσϑ', at hic canon non est verus. Cf. 63, 15. 25. Dem. c. Mid. § 205 multosque alios locos.
- p. 65, 1 sq. δ δὲ τὴν εὐβουλίαν εὐλάβειαν καλεῖ καὶ τὸν λογισμὸν ὡς ὅκνον κακίζει καὶ τὴν μὲν ἀπόνοιαν ὡς ἀνδρείαν ὑποκορίζεται, τὸ δ' ἀσφαλὲς ὡς δειλίαν μέμφεται. C. perperam ὡς ante ἀνδρείαν delet: requiritur sensu aeque atque in membro antecedenti τὸν λογισμὸν ὡς ὅκνον κακίζει. Nam ὑποκορίζεσθαι hoc loco non significat, ut C. censet, ὑποκοριζόμενον ὀνομάζειν, sed verbis κακίζειν et μέμφεσθαι contrarium, ὑποκοριστικῶς λέγειν, ut saepe apud Platonem, Demosthenem, Libanium. Item perperam C. εἰς quod codex pro ὡς ante μέμφεται praebet, retinendum censet. εἰς δειλίαν μέμφεται nihil aliud

desideratur, latere ratus scripserim προσχρούων, ώς είκος έν τη πολιτεία, καί τισι φθονούμενος.

- p. 55, 20  $\tau i_S$   $\tilde{\alpha} v$  ovv  $\tilde{\gamma}$  ovv ovv
- p. 58, 2 εἰ μὲν γὰρ οὐχὶ τὴν αὐτὴν ψχοῦμεν πόλιν, εἶχε μὲν ᾶν πρόφασιν αὐτὸς μὲν φιλοψόγοις συνοικεῖν ἀνδράσιν, ἐγὰ δ΄ ὅτι πράους εὐτυχῶ τοὺς πολίτας. C. recte vidit μὲν post εἶχε ferri non posse, sed "simplicissima emendatione reponens" εἴχομεν manifesto erravit. Nam τὸ πρόφασιν ἔχειν tantum abest ut etiam Cephalus in se suscipiat, ut soli adversario sese excusanti tribuere censendus sit, nisi forte tu eum contra se ipsum loqui credere mavis. Verba ἐγὰ δ΄ ὅτι πράους εὐτυχῶ τοὺς πολίτας opposita sunt verbis αὐτὸς μὲν φιλοψόγοις συνοικεῖν ἀνδράσιν. Itaque pro εἶχε μὲν scribendum est εἶχεν. Corruptelae causa fuit μὲν et antecedens et sequens.
- p. 58, 30 ἐν Δακεδαίμονι μέν γὰρ καὶ ὅπου βραδεῖς μὲν αἰτιάσασθαι περὶ πολίτου, χαλεποὶ δὲ κρίνοντες. C. iure offendit locutione αἰτιάσασθαι περὶ πολίτου, sed quod ipse, quamquam dubitanter, coniecit αἰτίας δέχεσθαι περὶ πολίτου non minus habet offensionis. Scribendum erit αἰτιάσασθαι περὶ του πολίτην structura eadem qua usus est Demosthenes de cor. § 191 p. 292, 4 τίς αἰτιᾶσθαι περὶ τῶν παρεληλυθότων βούλεται;
- p. 63, 4 οἶς ἔθος εἴη ὡς ἀέρος δεδράχθαι κακοῦ. C.: "hoc unum dispicio in οἶς ἔθος εἴη ὡς ἀέρος δεδράχθαι latere οἶς ἔθος εἴ τις σαθρός. reliqua non expedio." At vereor ne hoc coniciens neglexerit verba quae sequuntur καὶ εἴ τι σαθρόν, ἀκριβῶς σκοποῦσιν. Verba ὡς ἀέρος ego nunc non minus sana habeo quam κακοῦ; item δράττεσθαι verbi notio huic loco con-

Coniecturam meam  $\beta lovg$ , quam Spengelius rectam putavit, C. vero repudiavit  $\pi \alpha i \delta \alpha g$  lectionem codicis tuens, etiam nunc necessariam duco. Nam ut in enuntiato antecedenti parentes et filii aptissime particulis  $\tau \varepsilon - \kappa \alpha i$  copulantur  $(\alpha \dot{v} \tau \ddot{\varphi} \tau \varepsilon \kappa \alpha \dot{v} \pi \alpha i \sigma \dot{v} \gamma \epsilon \nu \dot{\varepsilon} \sigma \vartheta \alpha i \varepsilon \ddot{v} \xi \alpha i \tau \sigma_i)$ , ita in hac periodo particulis  $\mu \dot{\epsilon} \nu - \delta \dot{\epsilon}$  inter se opponi non possunt neque ullo modo in ea parentes indicati sunt. Sed duo enuntiata  $\dot{\epsilon} \pi \varepsilon i$  particula comprehensa ita sunt accipienda, ut prius sit generale, alterum speciale: Quoniam pulcherrima quaeque a diis petitis et si vitam pulcram petitis, ut Cephalus, vivere optatis, coram diis meam vitam praetulistis.

p. 60, 28 σὐ δέ μοι μνησικακεῖς ἄπασιν, ἐλαύνεις ὡς ἐχθροὺς καὶ κακῶς ποιεῖς οὕτως αἰτίους ἡγῆ τοῦ μεγίστου καλοῦ. C. καλῶς quod pro κακῶς Parisinus praebet, retinendum censet, at verba sequentia ο ὕτως αἰτίους ἡγῆ τοῦ μεγίστου καλοῦ evincunt κακῶς emendationem esse necessariam. μοι dativus ethicus num cum Cobeto delendus sit dubito.

Denique proferam locos, quibus emendationes Cobeti infelices aut falsas demonstrare et meliores me proferre posse confido.

p. 47, 19 σὺ δ' οὐκ ἀποδέδυσαί ποτε τὸν βίον τοῖς δικασταῖς οὐδὲ γυμνὴν τὴν ψυχὴν ἔδειξας, συγκαλύπτων δὲ σαυτὸν καὶ περιστέλλων, ὡς οἱ τὰς κρυφαίας νόσους, ἴσως ὕπουλος ὧν λανθάνεις. C. coniecit ἀπέδυσας dicens idem esse ἀποδῦσαι atque γυμνὸν δεῖξαι, perperam. ἀποδῦσαι enim nihil aliud significat nisi exuere. Medium ἀποδύεσθαι necessarium, at τὸν βίον delendum est ut glossema. ἀποδύεσθαι enim τὸν βίον dicitur solus qui vitam deponit, moritur, ut apud Diog. L. VIII 91 ἀποδύση βιοτὴν ὅσον οὔπω et in Anthol. Pal. VII 337, 8

ές οὐρανίας γὰρ ἀταρποὺς ψυχὴ παπταίνει σῶμ᾽ ἀποδυσαμένη.

Simplex ἀποδύεσθαι est synonymum τῷ ξαυτὸν γυμνὸν (vel τὴν ψυχὴν γυμνὴν) δεικνύναι et contrarium τῷ συγκαλύπτειν αὐτὸν καὶ περιστέλλειν.

p. 49, 17 προσκρούων, ώς εἰκός, ἐν τῇ πολιτείᾳ πᾶσι, τισὶ φθονούμενος ἐφ' οἶς ἐπαινεῖται, βίον ἀκίνδυνον ἐν ἐπικινθύνω προαιρέσει φυλάττει μόνος. C. coniecit ώς εἰκὸς ἐν τῇ πολιτείᾳ, παρά τισι φθονούμενος, at coniectura Libanio nolim imputari structuram παρά τινι φθονεῖσθαι, cuius vix apud eum reperias exempla, sed in πᾶσι particulam καὶ, quae

desideratur, latere ratus scripserim προσχρούων, ώς είχος εν τη πολιτεία, καί τισι φθονούμενος.

- p. 58, 2 εἰ μὲν γὰρ οὐχὶ τὴν αὐτὴν ψχοῦμεν πόλιν, εἶχε μὲν ᾶν πρόφασιν αὐτὸς μὲν φιλοψόγοις συνοιχεῖν ἀνδράσιν, ἐγὰ δ' ὅτι πράους εὐτυχῶ τοὺς πολίτας. C. recte vidit μὲν post εἶχε ferri non posse, sed "simplicissima emendatione reponens" εἴχομεν manifesto erravit. Nam τὸ πρόφασιν ἔχειν tantum abest ut etiam Cephalus in se suscipiat, ut soli adversario sese excusanti tribuere censendus sit, nisi forte tu eum contra se ipsum loqui credere mavis. Verba ἐγὰ δ' ὅτι πράους εὐτυχῶ τοὺς πολίτας opposita sunt verbis αὐτὸς μὲν φιλοψόγοις συνοιχεῖν ἀνδράσιν. Itaque pro εἶχε μὲν scribendum est εἶχεν. Corruptelae causa fuit μὲν et antecedens et sequens.
- p. 58, 30 ἐν Δακεδαίμονι μέν γὰς καὶ ὅπου βςαδεῖς μὲν αἰτιάσασθαι πεςὶ πολίτου, χαλεποὶ δὲ κρίνοντες. C. iure offendit locutione αἰτιάσασθαι πεςὶ πολίτου, sed quod ipse, quamquam dubitanter, coniecit αἰτίας δέχεσθαι πεςὶ πολίτου non minus habet offensionis. Scribendum erit αἰτιάσασθαι πεςὶ του πολίτην structura eadem qua usus est Demosthenes de cor. § 191 p. 292, 4 τίς αἰτιᾶσθαι πεςὶ τῶν παςεληλυθότων βούλεται;
- p. 63, 4 οἶς ἔθος εἴη ὡς ἀέρος δεδράχθαι κακοῦ. C.: "hoc unum dispicio in οἶς ἔθος εἴη ὡς ἀέρος δεδράχθαι latere οἶς ἔθος εἴ τις σαθρός. reliqua non expedio." At vereor ne hoc coniciens neglexerit verba quae sequuntur καὶ εἴ τι σαθρόν, ἀκριβῶς σκοποῦσιν. Verba ὡς ἀέρος ego nunc non minus sana habeo quam κακοῦ; item δράττεσθαι verbi notio huic loco con-

venire, tempus solum, perfectum dico, parum aptum videtur, atque είη ambigas utrum cum Hertleinio in ἐστιν, an, ut ego conieci, cum sequenti ως conjunctum in ωσεί mutes. Iam si scribis πολλοί χάμε παρατηρούσιν, οίς έθος ώσει (ant έστιν ώς) άέρος δράττεσθαι κακοῦ, καὶ εἴ τι σαθρόν, ἀκριβῶς σκοποῦσιν, sententia existit maxime idonea: multi etiam me observant, scilicet quibus mos est, velut aëra, captare improbum, et si quid putidum, diligenter inquirunt. άέρος δράττεσθαι igitur codem modo dictum puto de iis qui elatiore animo omnia sectantur, etiam ea quae pro viribus humanis assequi non queunt, quo ἀέρα τύπτειν dicitur secundum Theodorum Metochitam p. 371, 5 ed. M. xai avnivoros εἴτουν (?) ἀνόνητός τις αὐθάδεια κατὰ τῶν ὄντων καὶ λέγχη (λιχνεία?) και τις άφρονεστάτη πρόθεσις τύπτειν άέρα καὶ λίθους έψειν καὶ τάλλ' δσα ταῖς παροιμίαις μελαγχολώντων, ώς είπειν ἔργα, et ἀέρα παίειν apud Gregor. Naz. Or. XXI p. 376, et ἀέρα δαίρειν secundum Eustathium in Il. v. p. 1215, 54 επί των απράκτοις εγχειρούντων. Cf. Suidas s. v. αέρα δαίρειν cum nota Bernhardii et Gregor. Cypr. cod. Mosq. cent. III 17 ἐκδεδαρμένον δαίρεις cum nota Leutschii. Duas res, quae proverbiali locutione ἀέρος δράττεσθαι continentur, mox significat Cephalus his: τί ποτ' οὖν οὐχὶ τολμῶσιν; et ἄβατος αὐτοῖς ουμός βίος. Iam si hoc verum est, num praesens δράττεσθαι necessarium sit, an perfectum δεδράχθαι ferri possit, cum de proverbio agatur et της έλπίδος δεδραγμένος apud Sophoclem Ant. 235, ut κόνιος δεδραγμένος bis apud Homerum (Il. μ, 393. π. 486) legatur, in medio relinguo.

Iam nos vocant vindiciae Libanianae, quas propter loci angustias in exiguum gyrum compellendas esse doleo. Itaque nunc professus singulari a me scriptione de studiis a Libanio in operibus poetarum, historicorum, oratorum, sophistarum collocatis actum iri satisque habens adnotasse plures eum scriptores lectitasse atque in suum usum convertisse quam quos Cobetus enumeraverit, ad ea solum, quae ab hoc de duabus nuper editis declamationibus in rhetorem dicta sunt, respondebo. Coarguit autem C. Libanium, quem historiae Atheniensium tam ignarum quam incuriosum fuisse arbitratur, quod ἀσύγκλωστα συνέκλωσεν Aristophontem cum Cephalo de virtutis praemio certantem inducens: totum enim hoc certamen e cerebro Libanii prodiisse, cum Aristophon omnino non cum Cephalo, sed demum post eius mortem ad rempublicam

Ac profecto hoc unum argumentum ad fidem Libanio abrogandam sufficeret. At verum non est, sed errore continetur egregio, quem vix aliter explices nisi ita ut Cobetum Ruhnkenio duce duos fuisse Aristophontes rhetores credidisse sumas. Aristophontem Collytensem, qui nusquam nisi in psephismate subditicio orationis de corona Demosthenicae § 75 occurrit¹), nullum, unum fuisse rhetorem Aristophontem Azeniensem post I. G. Droysenum (annal. antiq. 1839 p. 806) et C. Rehdantzium (vit. Iphicratis, Chabriae, Timothei, Berolini 1845 p. 218 sq.) A. Schaeferum, ad cuius luculentas expositiones (Philol. I 214 sq. Vit. Demosth. I 122 sq.) ego (Herm. IX 67) provocaveram, argumentis quae debilitari vel infringi vix queunt, evicit. Apertus est alter error quo C. se implicari passus est etiam duos Cephalos Athenienses rhetores fuisse statuens. Nam, si missum facis, ut fecit C., cognominem patrem Lysiae, unus est Cephalus Collytensis rhetor et δημαγωγός: unum noverunt oratores Attici, unum Harpocration s. v. Κέφαλος, δημαγωγός, unum Suidas s. v. Iam si hic secundum Suidam γέγονεν ἐπὶ τῆς ἀναρχίας, et statim post δημοχρατίαν restitutam una cum Archino reipublicae praefuisse dicitur a Dinarcho I § 76, et anno 399 (Ol. 95, 2) Andocidi mysteriorum profanatorum reo συνήγορος fuit secundum Andocidem or. I § 115 sq. et 150, et ab Aristophane v. 248 Ecclesiazuson fabulae, quae inter annos 393 (Ol. 96, 4) et 390 (Ol. 97, 3) acta est<sup>2</sup>), fortasse<sup>3</sup>) etiam a Platone poeta comico Aristophani aetate suppari deridetur, et in bello Corinthio suasor fuit foederis ab Atheniensibus cum Thebanis icti et subsidii his contra Agesilaum missi secundum Dinarch. or. I 39 coll. Paus. III 9, 8, et auctor fuit decreti in honorem Phanocriti anno 376 (Ol. 101, 1) cuius etiam nunc extant relliquiae (C. I. Gr. I 84), denique si eius consilia, facta, vita a Dinarcho qui anno 361 (Ol. 104, 4) natus est oratione I (§ 38) anno 324 (Ol. 114, 1) habita indicantur verbis ταυτί τὰ

¹) In hoc quod fertur psephismate inscripto (ἐφημ. τῶν φιλομ. 1867 XIV. Aug.) nominatur ἀριστοφῶν ἀζηνιεύς. Sed vide H. Sauppium (act. philol. conv. Hal. p. 79 sq.) et C. Curtium (Philol. XXVI 190 sq.)

<sup>2)</sup> Vide quae de hac re Goetzius (de temporibus Eccles. Arist. Lipsiae 1874) et F. A. de Velsen in indice philol. 1874 p. 392 sq. disputaverunt.

<sup>3)</sup> Nam in fragmento quod huc revocavit C. apud Plutarchum reipubl. ger. praec. c. 4 Κέφαλον non libris traditum, sed coniectura est Elmslei.

μικοον προ της ήμετέρας ήλικίας γεγενημένα ύπο Κεφάλου του φήτορος και Θράσωνος - και ετέρων ανδρών αγαθών, ών ένίων έτι καὶ νῦν ζη τὰ σώματα, haec omnia optime concinunt et conveniunt vitae unius Cephali Collytensis rhetoris. Sed etiam Aristophontis Azeniensis rhetoris vitam iisdem fere finibus circumscriptam fuisse facillime demonstratur. Tulit enim 'Aquστοφών ὁ φήτως eodem fere tempore quo Cephalus in numero eorum fuit qui rempublicam gubernarent, anno 403 (Ol. 94, 2), legem ος αν μή έξ ἀστης γένηται νόθον είναι, id quod e tertio commentariorum Carystii Pergameni petitum Athenaeus XIII p. 577 b memoriae prodidit. Unde si sequitur eum non post annum 433 natum esse et loco Demosthenis orationis anno 330 babitae p. cor. § 162 p. 281, 18 'Αριστοφώντα καὶ Εὐβουλον — ζώντας μέν κολακεύων παρηκολούθεις, τεθνεώτων δ' ούκ αἰσθάνει κατηχορών efficitur eum ante hunc annum mortuum esse, vide quam bene haec conveniant cum aetate fere centum annorum, ad quam eum provectum esse tradit Schol. ad Aeschin. or. I 64 (ρ΄ ἔτη παρὰ μῆνα ἐπεβίωσε).

At quominus Aristophon et Cephalus aequales suisse credantur, obstat, si Cobetum audimus, locus Aeschinis c. Ctes. § 194, quem cum non solum Libanium in errorem induxerit, sed etiam hucusque ab omnibus viris doctis male intellectus sit, ipse primus recte explicasse sibi visus est, ratione quidem nova, sed ut iocum ipsius admittam, non vera. Locus hic est: ἐτόλμα δ' ἐν ὑμῖν ποτε σεμνύνεσθαι ᾿Αριστοφῶν ἐκεῖνος ὁ ᾿Αζηνιεὺς λέγων ὅτι γραφὰς παρανόμων πέφευγεν ἑβδομήκοντα καὶ πέντε, ἀλλ' οὐχὶ ὁ Κέφαλος ὁ παλαιὸς ἐκεῖνος ὁ δοκῶν δημοτικώτατος γεγονέναι οὐχ οὕτως, ἀλλ' ἐπὶ τοῖς ἐναντίοις ἐφιλοτιμεῖτο, λέγων ὅτι πλεῖστα πάντων γεγραφώς ψηφίσματα οὐδεμίαν πώποτε κραφὴν πέφευγε παρανόμων. Quo iure C. verbis ὁ παλαιὸς ἐκεῖνος') effici contendat Cephalum Aristophonte vetustiorem suisse, ut eluceat, nexum totius loci paulisper consideremus necesse est. Dicit igitur Aeschines haec fere: hac quidem aetate multi παρα-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) E male intellecto loco Lysiae or. XII § 4 scholiasta B. hic Lysiae patrem significari falso coniecit; item scholiastam A. Laur. Cephalum patrem cum Lysia filio confudisse evincitur scholio altero congruo cum iis quae Ps.-Plutarchus v. Lys. p. 835 et Maximus Planudes (Walz rhet. V 343) tradiderunt. Ceterum cf. Blass eloq. att. I p. 340 sq.

νόμων rei, inter quos Ctesiphon, non ita se defendunt, ut demonstrent, ως έννομα γεγράφασιν, άλλ' ως ήδη ποτέ καὶ πρότερον έτερος τοιαύτα γράψας ἀπέφυγεν, id quod neque e prisco more neque laudandum est. Nam ausus quidem est olim ( moré) suas septuaginta quinque παρανόμων γραφάς iactare Aristophon iste Azeriensis, at ob hoc non laudatur nec laudandus est, qui vero contrario gloriabatur, τῷ οὐδεμίαν πώποτε γραφήν πεφευγέναι παρανόμων, Cephalus ille, exemplar priscae vereque popularia virtutis, ὁ παλαιὸς ἐκεῖνος ὁ δοκῶν δημοτικώτατος γεγονέναι, laudatur et laudandus est eo magis, quo crebriores crant illa aetate παρανόμων γραφαί, cum non solum qui diversae, sed etiam qui eiusdem essent partis inter sese accusarent, velut Archinus (amicus Cephali) Thrasybulum. Manifesta est oppositio temporis praesentis (i. e. Aeschinei) et praeteriti. Praeteriti temporis sunt et Aristophon et Cephalus, id quod Aeschines indicat in illo satis quidem dilucide, sed pro suo consilio sola vocula ποτέ cum ἐτόλμα imperfecto coniuncta, in hoc fortius et cum ea quam vult laude 1) verbis ο παλαιος έκετνος (priscus vel antiquus ille). Eiusdem esse ambos temporis clamat idem tempus grammaticum: imperfectum dico (ἐτόλμα — ἐφιλοτιμεῖτο). Si praeter banc unam eamque clarissimam oppositionem temporis praesentis et praeteriti hic ageretur de nova oppositione praeteriti, ut ita dicam proximi, i. e. temporis Aristophontis — nam aequalis Aeschinis dici nequit qui anno 403 legem tulit — et praeteriti remotioris i. e. temporis Cephali, ut nihil dicam eam huic loco non aptam esse, certe pro έφιλοτιμεῖτο imperfecto ἐπεφιλοτίμητο plusquamperfectum aut ἐφιλοπιμήσατο aoristus poni debebat. Potuit igitur Aeschines & παλαιὸς ἐχεῖνος dicere de Cephalo ad grandem aetatem provecto simulque usque ad mortem et post mortem, quae quo anno obvenerit nescimus, summae integritatis laude florenti, potuit etiam eum hac ratione opponere alicui aequali suo cognomini, cuius quia in rebus publicis tractandis operam suam aut omnino aut saltem cum laude non collocavit, ad nos nulla pervenit notitia. Utut res se habet, ex hoc loco Cephalum Aristophonte vetustiorem fuisce minime consequitur. Contra Cephalum, quem Aeschines vàv

<sup>1)</sup> Laudis notio apparet in παλαιός voce, ut in Latinorum priscus et antiquus, apud Antiph. de chor. § 4 p. 141 ίερῶν θυσιῶν ἀγώνων, ἄπερ μέγιστα καὶ παλαιότατα τοῖς ἀνθρώποις.

παλαιὸν ἐκεῖνον dicat, non fuisse diversum a Collytensi rhetore, est quod discas e loco Dinarchi or. I § 37 sq. qui τὰς τῶν πρεσβυτέρων πράξεις similiter atque ille τοῖς νῦν κινά-δεσιν opponens atque ita quidem ut τοὺς ἀρχαίους ἐκείνους, ᾿Αριστείδην καὶ Θεμιστοκλέα se non morari diserte dicat, exemplum pristinae virtutis et sollertiae prae Thrasone, Eleo, Phormisio aliis quorum nonnulli sint superstites, ponit Κέφαλον τὸν ὑήτορα quemque Aeschines dixerat τὸν δοκοῦνταὶ δημοτικώματον γεγονέναι, his effert laudibus: οὐ καταπλαγεὶς τὴν Λακεδαιμονίων δύναμιν οὐδὲ λογισάμενος ὅτι τὸ κινδυνεύειν καὶ τὸ γράφειν ὑπὲρ τῆς πόλεως ἐπισφαλές ἐστιν, ἔγραψεν κτλ.

Doleas quod Demosthenes ad Aeschinis verba respondens de cor. § 251 p. 311 non Aristophontis personam describere, sed imaginem tantum eius qui in simili condicione versetur adumbrare voluit (ὁ πολλάκις μεν φυγών, μηδεπώποτε δ' έξελεγχθείς άδικῶν), verba autem quae in eadem oratione § 219 p. 301 leguntur καίτοι πολλοί πας' ύμιν, άνδρες Αθηναίοι, γεγόνασι δήτορες Ενδοξοι καὶ μεγάλοι πρὸ έμοῦ, Καλλίστρατος Εκείνος, Αριστοφών, Κέφαλος, Θρασύβουλος, έτεροι μυρίοι nonne clamant Aristophontem esse aequalem Cephali? Nam etiam qui horum quatuor est recentissimus Callistratus et qui est vetustissimus Thrasybulus non maiore annorum intervallo inter se distant, quam ut ille huic aetate suppar dicendus sit: ille paulo post annum 392 iam multum in republica valebat (Dem. c. Timocr. § 135 p-7421), hic, si est δ Στειριεύς, anno 411 dux Atheniensium ad Cynossema victoriam reportavit (Thuc. VIII 103 sq.), sin o Kokλυτεύς<sup>2</sup>), anno 404 των έχ Πειραιώς καὶ ἀπὸ Φυλης ην (Demc. Timocr. § 134 p. 742).

Quae cum ita sint, certe in temporum rationibus nihil est quod Cephali cum Aristophonte certamen excludat. Quod vero id C. e cerebro Libanii prodiisse contendit, primum nollem neglexisset, quamquam id rem non decernit, Syrianum, Sopatrum aliosque qui in Hermogenem commentarios scripserunt rhetores (Walz. rhetgr. IV 228. 567. 705. 721. VII 860) de eo ita loqui, non us ad Libanium provocent, sed ut omnino rhetoribus id usitatum fuisse argumentum videatur. Iam audimus Polemonem, si non utrumque r

<sup>1)</sup> Cf. Schaefer Philol. III 578 sq.

<sup>2)</sup> Cf. Schaefer Dem. I 130 not. 1.

certe Cephalum induxisse μηδεμίαν καθ' ξαυτοῦ πώποτε δεδωκότα τοῖς πολίταις λαβὴν διηγούμενον τὴν πολιτείαν τὴν ξαυτοῦ μηδενὸς ἁμαφτήματος αὐτὸν ἀναγκάζοντος τὴν αἰτίαν ἀπολύσασθαι (Sopatr. in Walz. Rhet. gr. VIII 3). Denique ne illud quidem praetermittendum est Aristophontem revera τὴν δωφεὰν nactum esse, nisi forte etiam Demostheni (adv. Lept. § 148) in hac re fidem habere non vis.

Quod vero C. Libanium ambos rhetores toto coelo a veris diversos finxisse dicit, primum vir doctus immemor fuit consilii, quod ille, ut rhetor, habebat, cum eos de virtutis praemio certantes induxit. Tantum enim abest, ut, id quod est lovogovivog, imaginem eorum totam e veritate expressam proponat, ut eos apte atque. pulcre loquentes faciens suam δητορικήν δύναμιν exhibeat. Cautione 1) igitur opus esse quis est qui neget in iudicandis iis quae uterque eorum profert, ut se ipsum praemio dignum, adversarium indignum demonstret, neutrumque exaggerandi vitio esse liberum quis est qui miretur? Ut comoediam taceam, in memoriam revocet quae Aeschines et Demosthenes invicem calumniantur. Ne haec quidem fidem habent historicam. De argumento autem ipso dubitandum esse nego prius quam res reluctantes iis quas certo scimus deprehensae sint: quae tantum abest ut occurrant, ut omnes Libanium historiae<sup>2</sup>) illius aetatis imprimisque duorum rhetorum cognoscendae operam suam satis diligenter navasse monstrent. Ac profecto quo magis minuta et dispersa sunt quae cum de Atheniensium reipublicae statu tum de personis Aristophontis et Cephali ad nostram memoriam pervenerunt, eo magis est quod mirere his fere omnibus ea quae apud Libanium leguntur respondere non quidem ίστοριχώς, at έητοριχώς.

<sup>1)</sup> Hanc adhibendam neque has declamationes historicorum testimoniorum instar esse ipse in Herm. IX p. 66 professus sum. Rationi qua Callistrati mentio facta sit (p. 44, 7) num nimium tribuerim, dicant alii.

<sup>2)</sup> Est quod conicias Libanium ex iisdem quibus Schol. ad Aeschin. c. Timarch. § 64 et Ulpianus ad Dem. c. Mid. § 218, de quibus mox videbimus, hausisse commentariis.

j.

κλοπης, προδασίας (in oratore!) unde vix Aristophon pa sententiis vel una tantum elapsus sit p. 56, 23. Unde hoc sai Libanius? Commentus est de suo et manifesta haec omnia figura Cephalus ille quis fuerit, quibus temporibus in reput floruerit, quae consilia secutus sit, quas res egerit, Libanius in oum iguarissimis nesciebat. Nam sane illo, e quo C. argument totum confictum esse censet, loco Aeschinis tantum παρανός γοαφαί Aristophontis commemorantur, at παραπρεσβείας (p. 50 et magadoslag ygamai (p. 54, 23) nonne optime illustras loco eiusdem orationis c. Ctes. § 138 sq. xaitoi πολλάς į πρότερον πρεσβείας έπρέσβευσαν είς Θήβας οί μ λιστα οίχείως εκείνοις διακείμενοι, πρώτος μεν Θρασύβουί ό Κολλυτεύς - 'Αριστοφών ό 'Αζηνιεύς πλειστον χρόν την του βοιωτιάζειν ύπομείνας αἰτίαν? Et va Iphicratis Σύ μεν ων Αριστοφων ούχ αν προδοίης, εγώ δ' Iφικράτης quae in omnium ore erant'), quid aliud nisi Aris phontem, ut προδοσίας valde suspectum, perstringunt? Reliqu autem accusationes quas vel Aristophon de se ipse profitet (p. 36, 20 ύβρεως αίτιαθέντα άφήχατε et 24 ούτε δώρων εί τως ἐμιέ) vel Cephalus in eum conicit (κλοπῆς p. 60, 17. ἐλα τὰ τοῦ πολέμου κατὰ τὴν ξκατέρου πρόνοιαν τέλος. — οὖτ είς δεσμωτήριον είλκετο p. 50, 7. δημοσίων φόρων ήψα p. 50, 2), non fuisse irritas nonne elucet ex iis quae de Arist phonte narrantur a Schol. ad Aeschin. c. Tim. c. 64 κεκωμώδητα ό Αριστοφών ώς ύπερ Χάρητος μισθού λέγων καὶ 4 παρανόμων γραφήν πεφευγώς και ώς στρατηγήσας εν Κέ καὶ διὰ φιλοχρηματίαν πολλὰ κακὰ ἐργασάμενι τοὺς ἐνοιχοῦντας, ἐφ' ῷ γραφεὶς ὑπὸ Ὑπερείδου παρανόμα ἐάλω φησὶ δ' αὐτὸν Ὑπερείδης καὶ "Αρδηττον et ab Ulpiai ad Dem. c. Mid. § 218 p. 584 οὖτος φορολόγος ὢν κατέση παρ' αύτῷ τὰς δεκάτας τῆς Θεοῦ, ἀφ' ὧν ἔδει στεφι νους ποιήσαι καὶ ἀναθείναι τῆ Θεᾶ Αθηναίων, κατηγοφι θείς δε ύπο Ευβούλου φθάσας την είσοδον ανέθετο το: στεφάνους? Denique παρ' ὀλίγας γὰρ ἀφεῖται καὶ παρ μίαν πολλάκις (p. 56, 23) Libanium de suo commentu esse num censebis audiens Hyperidem pro Euxenipp. col. 38 τίνι οὖν κέχρικα καὶ εἰς ἀγῶνα καθέστακα; ᾿Αριστοφῶντα τὶ

<sup>1)</sup> V. Arist. Rhet. II 23. Aristid. II p. 519 D. Quintil. inst. V 12 10.

**Δζηνιέα, ος λυχυρότωτ**ος δυ τη πολιτεία γεγένηται καλ ούτος δυ τούτω τῷ δικ**αστηρί**ω παρὰ δύο ψήφους ἀπέφυγε? Exaggeravit, non finxit.

Quod vere etiam Libanium historiae Afheniensium tam ignarum quam incariosum fuisse C. dixit, neutrum vel in has vel im alias declamationes genuinas cadit. Ceteras ut nunc omittam, in his quidem, de quarum authentia quas aliquando habui dubitationes, quo plures offensiones emendationibus sublatae sunt, eo magis sustinere vél certe pro validis habere desii, quae de Miltiade, Themistocle, Aristide, Pericle, Phormione, Pachete, Nicia, Cleone, Alcibiade, Thrasybulo, Socrate, Callistrato aliis (cf. p. 36, 43, 44, 54, 65) proferuntur, ex parte quidem minus ingeniosa et apta, verum omnia recta sunt.

Eius quod de singulari vel unica apud Athenienses Ἐλέον relligione dicit (p. 44, 28 θεὸν τὸν Ἐλεον νομίζουσι et p. 59, 10 θεὸν τὸν Ἐλεον μόνοι διὰ ταῦτα νομίζετε), si requiris testem, praesto est Pausanias qui iisdem fere verbis utitur I 17, 1 Ἐλέον βωμός, ῷ — μόνοι τιμὰς Ἑλλήνων νέμουσιν ᾿Αθηναῖοι. Item quod p. 53, 1 ἐν Λοκροῖς, inquit, ἐν βρόχω νομοθετοῦσιν οἱ ἑήτορες egregie confirmatur testimoniis Polybii XII 16, Ioannis Stobaei floril. 39, 36 et 44, 21, nec non Diodori Sic. XII 17.

Denique, τὸ δεινότατον, ut Libanium in iure Attico plumbeum nec rerum forensium nec verborum peritum fuisse neque esse curasse ostendat, pro exemplo erroris manifesti citat verba p. 57, 21 καὶ εἰ μὲν γραψάμενοι μέ τινες εἴασαν καταβαλόντες, ut quae e Demosthenis loco p. 260, 22 μάλιστα μέν μή θείναι τὸν νόμον τοῦτον, εί δὲ μή, καταβαλόντα ἐᾶν ἐν υπωμοσία perperam intellecto fluxerint, id quod minime credendum est. Nolo nunc ad conjecturas μεταβαλόντες (i. e. consilio mutato) vel παρακαταβαλόντες (p. 379) refugere, at nihil est, quod Libanium peccati arguamus. Nam καταβάλλειν utroque loco idem esse dico: deferre sc. quo deferendum est, synonymum  $\tau \tilde{\phi}$ ἀποφέρειν, contrarium τῷ ἀνελέσθαι (Dem. c. Timocr. § 32 p. 1332) atque ut Demosthenis loco τον νόμον, ita hic facile e γραψάμενοι subintellegi την γραφήν. Eadem significatione dictum habes καταβάλλειν την μαρτυρίαν apud Dem. adv. Phorm. § 46 p. 921, simile γραφάς είς τὰ δημόσια γράμματα καταβάλ-Lecv apud eundem de cor. § 55 p. 243.

## 22 FOERSTER, EMENDATIONES AD LIBANII DECLAMATIO

Quis autem, quaeso, oratores Atticos intellegat rerum fe sium imperitus? Quis totus in iis esse potest, ut est Liber in iure Attico plumbeus?

Sed haec satis sint, ut Cobetum in hac quidem re injude Libanio iudicasse demonstrem. Reliqua singulari de sti Libanianis veterum et recentiorum et de argumentis declamation in quibus ficticia esse nemo negat, scriptioni reservo.

Vratislaviae.

RICHARDUS FOERSTER

## HYPEREIDES REDE GEGEN DEMOSTHENES.

Die Demosthenica des Hypereides befindet sich leider immer noch in einem solchen Zustande der Zerrüttung und Auflösung, dass man darnach weder von ihrer Composition, noch von ihren formellen Verdiensten irgend ein sicheres Urtheil sich bilden kann. Es wäre dringend zu wünschen, dass in Paris oder anderswo wiederum solche neue Stücke des Papyrus, wie die von Egger veröffentlichten, zum Vorschein kämen; indes auch ohne dies scheint es mir möglich, sowohl in der Ergänzung als in der Anordnung weiter zu kommen als bisher geschehen. Ein kurzer Aufenthalt in England während des vorigen Herbstes gab mir Gelegenheit, die Originale einer ziemlich genauen und zum Theil auch wiederholten Prüfung zu unterwerfen, und was ich dadurch und im Anschluss daran neu ermittelt zu haben glaube, will ich nun hier zusammenstellen, unter Vorausschickung einiger allgemein auf die Handschrift und auf die ganze Londoner Papyrussammlung bezüglichen Angaben und Ausführungen.

Die ägyptischen Reste des Hypereides sind nunmehr, nachdem auch die von Harris entdeckten und nach seinem Tode im Besitze seiner Familie verbliebenen Fragmente der beiden ersten Reden für das Britische Museum erworben sind, fast sämmtlich in England. Mit den genannten Fragmenten sind auch zwei Bruchstücke eines Ilias-Papyrus, das eine noch unaufgerollt, in das Museum gekommen; eine Probe davon wurde schon vor Jahren veröffentlicht. Hingegen jener Ilias-Papyrus, auf dessen Rückseite sich eine grammatische Schrift des Tryphon befand, ist in der vom Museum erworbenen Sammlung nicht vorhanden, und über seinen Verbleib nichts bekannt. Außer dem Angeführten enthält

die Harris'sche Sammlung nur noch eine geringe Anzahl Papyrus privaten Inhalts.

Es gelang mir nun, unter den kleinen, sonst werthlosen Bruchstücken dieser Sammlung, die mir mit größter Liberalität vorgelegt wurde, noch ein neues Bruchstück der großen Hypereidesrolle zu entdecken, welches ein Stück des Gesammttitels enthält, und in jener äußerst flüchtigen Cursivschrift abgefasst ist, die wir aus der Ueberschrift der Rede für Euxenippos kennen. Oben, links und unten ist freier Raum, die Schrift steht rechts in der Mitte, mit einem Bruche, der ziemlich senkrecht läuft, wenn auch mit manchen geringeren Kin- und Ausbiegungen. Ich lese und ergänze nun Folgendes:

| οιδευπερει | Οίδε Υπερεί δου λόγοι |
|------------|-----------------------|
| καταδή     | κατά Δη[μοοθένους     |
| υπέρτω     | ύπες των Αρπαλείων.   |
| απολογι    | 'Απολογίζα υπέρ Λυκό- |
| 5 φρονοσ   | φουος                 |
| υπερευξ    | Ύπεο Ευξενίππου       |
| εισαγγελι  | είσαγγελή ας απολογία |
| προσπο     | πρὸς Πο[λύευατον.     |
| •          |                       |

Unter der letzten Zeile links ein Schnörkel (Koronis): ein kleiner mehr wagerechter, leicht nach rechts gesenkter Strich, und von dessen rechtem Ende aus ein langer nach unten gezogener, mit starker Neigung nach links. - Der Titel der dritten Rede, wie ich ihn erganzt habe, stimmt genau mit der Ueber- und Unterschrift derselben; der Titel der ersten, der bisher nach den Anführungen der Alten einfach xara Annoovéreug lautete, wird hier durch den Zusatz ύπεξο των Αρπαλείων vermehrt; denn dass so zu ergänzen, ergibt sich aus der Vergleichung der Titel von fünf deinarchischen Reden in dem Verzeichnisse des Dionysios (Dion. Din. 10): xasà Dedondeous inter s. A., nasà Ayonoider weet v. A. und so fort. - Die zweite Rede wird in der erheltenen Unterschrift einfach mit απολογία ύπὸρ Αυκόφρουρο bezeichnet; ob hier noch etwas hinzugefügt war, etwa der Name des Ankligers, ist ungewiss. -- Interessant nun wegen der Form der Buchstaben ist besonders die funkte Zeile, in welcher das N geradezu die Form eines II angenommen hat, indem der Schreiber den Verbindungsstrich nach dem oberen Ende der zweiten Sendsrechten statt nach dem unteren zog; I dagegen ist in dieser Schrift (vgl. auch die Ueberschrift der Euxenippea) nahezu zum spitzen Winkel geworden. Das Ø aber in Zeite 5 hat folgende Form: d). Bei einer Burchsicht der Nachbildungen der im Louvre vorhandenen Papyrus (Notices et Extraits de Manuscrits, Tome XVIII 2) fand ich dieses op nur in einer einzigen Urkunde, aus dem Jahre 154 nach Chr., dort aber genau entsprechend (s. das. Papyrus Nr. 17); das rechtwinklige N zeigt sich auch in Nr. 19 (138 nach Chr.) zuweilen, und annähernd (mit mehr nach unten ein gebogener oberer Linie) in Nr. 69 (Zeit des Alexander Severus): in älteren Urkunden (wie Nr. 5, 114 vor Chr.) ist höchstens der Verbindungsstrich nach der Mitte der Senkrechten binabgeführt. Das spitze  $\Pi$  findet sich etwas häufiger, z. B. in Nr. 19 (Brief in äußerst barbarischem Griechisch, aus unbestimmter Zeit). Da nun der Titel der Euxenippea, und folglich auch das entschieden von derselben Hand geschriebene Inhaltsverzeichniss, unzweifelhaft gleichzeitig mit der Abfassung der eigentlichen Handschrift ist, so wurden wir hierin einen Anhalt haben, um das Alter der letzteren zu bestimmen. Und zwar müssen wir, während Sauppe und Lightfoot dieselbe nicht nach 150 vor Chr. verfasst sein lassen, sie nun um ebensoviel nach Chr. herabrücken, wodurch denn auch ihre Autorität einigermeßen verringert wird.

Betreffs der veröffentlichten Harris'schen Fragmente hat meine Besichtigung in den meisten Fällen lediglich
zu einer Bestätigung der Babingtonschen Lesungen geführt, welche
ich im Anhange meiner Ausgabe mitgetheilt habe. Ich will nun
zunächst die Fragmente nach der jetzigen Ordnung durchgehen
und was im einzelnen mechzutragen oder zu bessern ist bemerken.

Col. I meiner Ausgabe Z. 10 ειδηγαρηλ, 12 λοσειστην, 13 νκαιοιπα; dies alles auch Babington. — Z. 19 mit demselben α. δρον; 20 lese ich ακοινουτε, 25 ντονου (τωνου Bab.), 28 νπασαλοι. — Die Ergänzung dieser Col. lässt sich mit ziemlicher Bicheicheit noch weiter führen. Nach Z. 10—17: ἐποιδή γιὰς ἄλθεν το δ. Δρασαλος τὸς τὴν Δεντιήν, και τὸ παρὰ Φελυξένου ἐξαιτούννες κότον άμα προσήλθον πεδς τὸν δήμον, mochte der Nachsatz so lauten:

17 [τὸν δῆμον, ἔλεγε]

δ΄ που Δημ]οσθένης:

πρὸς ᾿Αλέξ]α[ν]δρον

20 ταῦτα ἀν]ακοινοῦτε: (ἀνακ. Sauppe)

οῦ τε γὰρ παρ]ὰ Φιλοξέ
νου οὖ λέγο]υσι καλᾶς,

ἐκδοῦναι τὸν] Ἅρπαλον

ἀξιοῦντες τ]ὴν πόλιν:

25 ἐάν τ᾽ ἀφῶμε]ν τὸν ού
τως ἐχθρόν, τ]ῷ δήμφ

κατηγορία]ν παρὰ

᾿Αλεξάνδρο]υ καταλεί
Col. II ψομεν]

Col. II 3 τα, 4 ανδο (mit Bab.); man könnte vern τὸν] ἄνδο [α φυλάττειν]. — Z. 21 ist meine Ergänzung εἴωθε καθίζειν den Zügen nach möglich; von dem ersten eine Spur. Z. 22 lese ich λε . . . . . . θεον τον (ειον oder Bab.); also etwa: ἐκέλε [υεν 'Αγνό] θεον τὸν χορευτὴν κτέ. Col. III 15 προσυμασε, ohne Spur eines folgenden θεπ[τ] ακοσιωνα, 20 τ. εικοσιταλα (auch Bab. erkennt Anfang). Hiernach möchte etwa so herzustellen sein:

[τὰ χρήματα εἶ-]
ναι τη]λικ[αῦτα] αὐτ]ὸς ἐν τῷ δ[ήμφ

15 πρὸς ὑμᾶς ε[ἰπών,
ἀναφερομέν[ων τριακοσίων ταλά[ντων
καὶ πεντ[ήκοντα ἀνϑ' ἐπ[τ]ακοσίων α[ὐτῷ, διὰ

20 τ[ὰ] εἴκοσι τάλα[ντα οὐδέν[α λ]όγον ἐπ[οιήσατο [περὶ . . . .

Der Col. IV (in fr. IV H.) geht eine sehr zerstörte Covorauf, die ich nicht in den Text aufgenommen habe, und cauch jetzt vorläufig übergehe. Am Schlusse war vielleich Demades die Rede: . χουσοῦ] πεν|τακισχιλίους σ[ται ξλαβε, Deinarch gibt freilich (c. Dem. 104) 6000 an.

Col. IV Z. 28 scheint  $\tilde{\psi}$ [ετο δεῖν (Sauppe) falsch ergänzt, indem die noch vorhandenen oberen Striche der letzten Buchstaben eher auf γεν weisen; man lese also: ὥστε τὸ μὲν πρῶτον, ὡς ἔλεγεν, ὁμολογεῖν εἰληφέναι τὰ χρήματα, ἀλλὰ κατακεχρῆσθαι αὐτὰ ὑμῖν προδεδανεισμένος κτέ. Das ι von ϣέτο ist nämlich nicht geschrieben, und die vorhandenen Reste des folgenden Buchstabens deuten nicht minder auf σ als auf ε. Ώς ἔλεγεν enthält allerdings eine gewisse Nachlässigkeit des Stils, aber bei Hypereides darf man es damit so genau nicht nehmen.

Bezüglich der Col. VI hat sich meine Vermuthung, dass das Fragment mit fr. IV (Col. V) zusammengehangen habe, zu völliger Evidenz bestätigt. VI 8 las ich voc (mit Bab.). Auch daran ist wohl nicht zu zweifeln, dass der Anfang der folgenden Columne, wie ich schon in meiner Ausgabe vermuthet, in fr. IV Egg. erhalten ist. Herr Professor Egger theilte mir auf meinen Wunsch seine Lesung dieses Fragments, dessen Wiedergabe im Facsimile minder deutlich ist, in folgender Weise mit. Z. 1 . . . παρὰ σοῦ [αν εροί | (2) μη]ν τινος . . . . [ενε | (3) κα ή εξ 'Αρείου [πάγου | (4)  $\beta ov \lambda \dot{\eta} \epsilon \psi \eta$  oder wahrscheinlicher  $\epsilon \varphi \eta$  ( $\xi \varphi \eta \nu \epsilon ?$ ) | (5) . .  $\sigma \alpha$ (oder  $\tau \alpha$ )  $\delta \iota [\alpha \tau?] o \mid (6) \dots \alpha \tau o \chi \varrho \mid (7) \dots o \iota \pi [\varrho o?] \tau o v \mid (8)$ ...  $\pi \alpha \tau$ .  $\sigma$  (oder  $\pi \alpha \gamma o v$ )  $\sigma$ . Wenn hier manches gelesen ist, wofür im Facsimile auch nicht einmal der Raum ist, so wird das daran liegen, dass das Fragment, welches bei der Aufnahme des Facsimiles mit einem andern zusammengeklebt war (s. m. Ausg. SS. XXI. 16), seitdem von demselben getrennt und nun auch wohl sonst besser aufgewickelt ist. Man könnte darnach etwa Folgendes herstellen:

(ἐγὼ δὲ τοὐναντίον)
αν] παρὰ σοῦ πυθοίμη]ν, τίνος ποθ' ἕνεκα ἡ ἐξ 'Αρείου [πάγου
βου]λή, ἐφ' ἦ . . . . . .

Das Uebrige ist, wie auch Egger sagt, vorläufig aufzugeben.

Col. VIII 9 lese ich ανενοι, 10 σθαιεμ (Bab.), 11 αιωσπε (statt der beiden letzten Buchstaben auch το möglich. Also Z. 11 und 12 etwa: (scil. φης) οὐ δικ[αίως πε]ποι | ησθαι] τὰς ἀποφάσεις. — Z. 15 ist δημο noch zu lesen.

Col. IX 26 iet meine Erganzung η nach dem Pap. möglich; X 1 finde ich zu Anfang mit Bab. Spuren eines μ, Z. 3 συπα. ει (der Buchstabe zwischen α und ε kann e sein, Bab. ονναίσελ..), Z. 4 αντόγειν (αντόγειν (Bab.), 6 ἔλαβεν (Bab.), 8 συγαφόη (dera.). Hiernach ist eine Herstellung des Ganzen mit genügender Sickerheit möglich. Es geht vorher (IX 22 ff.): —— άλλὰ ἐπὶ κοφαλαίσε γράψασα δικόσον ἕκαστος εἴληφεν χουσίον τοῦν δορειλένω. (Der Punkt ist hier zu setzen, nicht nach χουσίον.) Dann:

ΙΧ 28 — [η] Ισχύ[σει
Δημοσθ] ἐνη[ς] πας ὁΧ 1 μ[ιν τῆς κατ αὐτοῦ
ἀπ[οφάσεως μεῖζον;
οὐκ α[ε] εἶ[ληφεν οὐδείς,
ἀπογειν[ωσκόντων τὴν
5 ἀπόφα[σιν ως οὖτος οὐκ
ἔλαβεν, [καὶ ἀποφεύγουσι καὶ οἱ α[λλοι πάντες οὐ γὰρ δή[πουθεν Δημοσθένει [μὲν λέγειν τοῦ10 το Ισχυρὸ[ν ἔσται, τοῖς
δ' ἄλλοις ο[ὔ. νῦν τοίνυν κτξ.

Col. XI 20 Anfang, wo Bab. ἐχρῆν zu erkennen glaubt, habe ich nichts gelesen. Z. 22 ist ganz schwach etwas wie acc vor ναδεξα zu erkennen, dagegen 23 zeigt sich von μ blofs der letzte Strich. Z. 24 ist vor ν noch ein ε zu lesen (so auch Bab.). An den Ergänzungen dieser Partie, die natürlich recht unsicher sind, finde ich nichts zu ändern. — Col. XII 18 αττ . . . (so Bab., also ἀττιχή); unter χ Z. 19 steht das Interpunktionszeichen. Z. 27 lese ich mit Bab. πολεμον αν . ., 28 γματωναξιω . . Man kann demnach ergänzen:

20 μ[ή τοίνυν το ἀνόρες δικασ[ταὶ προτιμάτε τὴν τούτω[ν πλεο-νεξίαν τ[ῆς ὁμετέ-ρας αὐτῶν [σωτηρί-ας, μηδ΄ ξν[εκα ἔργων

αλοχοών ε[πισφαλή πόλεμον ἀν[τὶ ποα-γμάτων ἀξίω[ν . . .

In der folgenden Columne (XIV) ist falscherganzt v. 14  $\delta\iota o\iota x\eta'\sigma e]\omega s$ , indem statt  $\omega s$  eher  $\tau os$  (so oder  $\gamma o\sigma$ ,  $\sigma o\sigma$  Bab.) zu lesen ist, und  $\delta\iota o\iota x\eta'\sigma s\omega s$  auch sachlich des Anstosses nicht entbehrt. Außerdem glaube ich auch meine Herstellung von V. 9 nicht halten zu können. Also:

8 γνῶναι] πάντας δ, τι
πεποί]ηκας καὶ περὶ Θη- (so Bab. und Boeckh)
10 βαί]ων καὶ περὶ τῶν
ἄλ]λων ἀπάντων,
κ]αὶ ὅτι χρήματα εἰς
ταῦτα] δοθέντα ἐκ τῆς
᾿Ασίας αὖ]τὸς σαυτῷ
15 ἰδία περιπ]οιησάμενος προὔδωκ]ας τὰ κτἕ.

Col. XV 1 ist über  $\varepsilon \lambda \pi \iota \delta \alpha$  nicht bloß  $\alpha$ , sondern auch davor  $\lambda$  von der Hand des Correctors zu lesen. Von Z. 16 ist ein Rest der letzten Buchstaben über dem Bruch erhalten: anscheinend  $\alpha v$  ( $\lambda v$ ,  $\sigma v$ ) und nach einer kleinen Lücke  $\omega$ . Z. 20 schloßs mit v, Z. 21 mit  $\eta$ . In der folgenden Col. (XVI) Z. 4 f. ist das von Bab. gefundene  $E\lambda|\lambda|\eta v|\alpha c$  jedenfalls das Richtige; Z. 10 ist seus des zu lesen (so oder  $\varepsilon \sigma v \sigma \delta \sigma \sigma$  Bab.).

Der Schluss von Col. XVII und der erste Theil von XVIII bietet zu bedeutenderen Aenderungen Anlass. XVII 25 lese ich mit Bab.: . . . ιασπροσεμετολ, man schreibe also: εἶνα σὰ πορὰ ἡ φιλ]ίας πρὸς ἐμὲ τολ|[μῷς λόγειν . . . . XVIII 1—19 lese und ergänze ich so:

|             | _                  |
|-------------|--------------------|
| <b>v.</b> 3 | λυσασαυ            |
|             | υσιο τατησ         |
| 5           | δοσελα . εσχαι     |
|             | εβαλο . κ κατα     |
|             | ονμ . νσαυ         |
|             | εποιησασχατη       |
|             | ασδετ . υ . εχτων  |
| 10          | οσθ . νχρονων      |
|             | υτωντισοιπρο       |
|             | νο αιεξον          |
|             | λαμπροτατοις       |
|             | παρατωιδημωι       |
| 15          | $\dots$ νυπολοιπον |
|             | ποδοξησχοη         |
|             | σ ραπεμφθη         |
|             | ν νταταυταανε      |
|             | το ιουχαισχ .      |
| 20          | , "                |

[ταύτην την φιλί-] αν διέ λυσας αὐτός, ὅτε χρ]υσίο[ν χα]τὰ τῆς πατρί[δος ἔλα[β]ες καὶ μετ]εβαλο[ῦ], χ[αὶ χαταγέλαστ]ον μ[ε]ν σαυτὸν] ἐποίησας, κατήσχυν ας δε τ[ο]ύ[ς] έχ τών ἔμπο]οσθ[ε]ν χρόνων των αδύτων τί σοι προελομέ νο [υς. κ]αὶ έξὸν ήμιν λαμπροτάτοις εἶναι παρὰ τῷ δήμω χαὶ τὸ]ν ὑπόλοιπον γρόνον ύ]πὸ δόξης χρησ[της πα]ραπεμφθην[αι, απα]ντα ταῦτα ἀνέτρ[εψας, κα]ὶ οὖκ αἰσχύνει νυνὶ τηλιχοῦτ[ος ων υπό μειρακίων χοινόμενος περί δωροδοχίας. χαίτοι χτέ.

Die Lesungen stimmen meist mit denen Bab.'s überein. Z ist vor  $o\nu$  noch ein senkrechter Strich und dicht davor in  $\epsilon$  obern Hälfte der Zeile ein kleiner nach rechts geneigter zu  $\epsilon$  kennen; es kann dies auf  $\nu$ , aber auch auf  $o\iota$ , und wenn m einen wagerechten Strich als verwischt annimmt, auf  $o\tau$  deut Zu Anfang von Z. 17 sieht man den unteren Bogen von  $\sigma$ ,  $\epsilon$  ja freilich auch ein  $\epsilon$  anzeigen könnte. Was die Ergänzung betrifft, so ist für  $\chi\alpha\tau\alpha\gamma\epsilon\lambda\alpha\sigma\tau\sigma\nu$  auch  $\chi\alpha\tau\dot{\alpha}\pi\tau\nu\sigma\tau\sigma\nu$ , für  $\chi\rho\dot{o}\nu$  Z. 16 auch  $\beta\dot{\iota}o\nu$  einzusetzen möglich.

Die XIX. Columne hat in ihrem zweiten Theile reichliebenso große Schwierigkeiten wie die eben behandelte. Ich ste auch hier Lesungen und Ergänzungen nebeneinander, mit  $\epsilon$  Bemerkung, dass die an den Anfängen der Zeilen hie und da n hinzugekommenen Buchstaben in frg. H. XVIII enthalten sind, welchem auch von dem  $\delta$  zu Anfang von Z. 8 ein Rest si vorfindet.

(διόπερ ω ά. δ. δικαίως αν δργίζοισθε Δημοσθένει, εί καὶ δόξής ίκανῆς) 11 . . . πλουτουπολλου καί] πλούτου πολλοῦ δια ύμιας μετέσχη-. . . . . ασμετεσχη **κ[εν, εἶτ'] οὐδ' έπὶ γήρως** x . . . . ουδεπιγηρως δδῷ φεί]δεται τῆς . . . . . δεταιτησ **15 π . α . . ω . α λυμεισ**  $\pi[\varrho]\alpha[\xi\varepsilon]\omega[\varsigma], \alpha\lambda\lambda^2 \psi \mu\varepsilon \zeta$ μ[όνοι αἰσχύ]νεσθε έμ . . . . . . νεσθεε πι . . . . . ουχησχ . . . πὶ [ὅσοις] οὐχ ἢσχ[ὑνετο τουσπεριεστηχοτας τούς περιεστηχότας τῶ|ν Ἑλλήνων. ὅτε . . νελληνωνοτε 20 . . . . νκατεχειρο μέν οὖ]ν κατεχει[ρ]οτον]είτε, εί τοιούτο[υ]ς . . . ειτεειτοιουτο . σ . . . δημαγωγουσκ . . καί] δημαγωγούς κ[αί στρ]ατηγούς καὶ φύλα-. . . ατηγουσκαιφυλα κα]ς τῶν πραγμ[άτων . . στωνπραγμ . . . . 25 . . . . . . οιτ . . . . . . λαμβάν]οιτ[ε, -- -

Z. 13 ist der obere rechte Strich des  $\varkappa$  und dahinter ein kleiner mehr senkrechter zu sehen. Z. 14 liest auch Bah.  $\delta \varepsilon \tau \alpha \iota$ ; ich nehme an, dass  $o\delta \omega \varphi \iota \delta \varepsilon \tau \alpha \iota$  dastand, indem für mehr kaum der Raum ist. Der erste Buchstabe Z. 15 könnte auch  $\tau$  gewesen sein, ebenso ließe sich Z. 17 zu Anfang auch  $\tau o$  lesen, und weiterhin glaubte ich in diesem V. vor ovx etwas wie  $\tau o$  oder  $\eta$  sehr dunkel zu erkennen. Sonst stimmen meine Lesungen in 15. 18. 23 mit denen Bah.'s überein. Wegen  $\dot{\varepsilon}\pi\dot{\iota}$   $\delta\sigma o\iota\varsigma$  V. 17 (und  $\delta\iota\dot{\alpha}$   $\dot{\nu}\mu\ddot{\alpha}\varsigma$  12) verweise ich auf das in der Vorrede meiner Ausgabe S. XII Bemerkte.

In den ersten Zeilen der XX. Columne sind von Bab. und mir vielfach einzelne Buchstaben mehr gelesen worden, wodurch die ohnehin sicheren Ergänzungen nachträglich bestätigt werden. Ebenso ist Z. 12 στρατ]ηγοι richtig, Z. 13 aber lese ich mit Babington α. εων ενεκα, was mit Nothwendigkeit auf das von Sauppe in der Recension meiner Ausgabe (Gött. Gel. Anz. 1870 S. 249 ff.) gefundene πράξεων führt. Z. 14 will Bab. φασιν; mir scheint der unten in der Zeile sichtbare Buchstabenrest auf ein σ zu deuten, und ich möchte also den Satz so herstellen: οἱ δὲ στρατηγοὶ καὶ οἱ ξήτο[ρες πρ]ά[ξ]εων ἕνεκα [συνί]σασιν. Für das Folgende stelle ich wieder Lesung und Ergänzung nebeneinander.

3

| 14 | σασεν οιδενο                    | συνί]σασιν. οί δὲ νό- 🧦                       |
|----|---------------------------------|-----------------------------------------------|
| 15 | μεναδιχου                       | μοι τοῖς μ]ὲν ἀδιχοῦ- 🐺                       |
|    | δεδω                            | σιν έαστώνην] δεδώ-                           |
|    | υκαα                            | κασε, τοῖς δ' ο]ὔκ, ἀ[λλ]σ                    |
|    | απ . οστατ                      | έκείνοις μέ]ν π[ρ]οστάτ  <br>μεν] άπ[λ]ῶς τάη |
|    | ποδιδον . ι                     | τουσιν ά]ποδιδόν[α]ι                          |
| 20 | ντοτιμη                         | απερ υφείλο]ντο, τίμη-                        |
|    | veotivex                        | σις δ' οὐκ έ]νεστιν έκ                        |
|    | μωντουτοισ                      | τῶν νό]μων, τούτοις                           |
|    | σουτωικαι                       | δ' ώς τιμά]ς, οΰτω κ <b>αί</b>                |
|    | παρυμων                         | τὰς ζημίας] πας' ὑμῶν :                       |
| 25 | $\dots$ εκαταντ $	ilde{\omega}$ | δρισθήνα]ι κατ' αὐτῶν                         |
|    | νοπεργαρ                        | κελεύουσι]ν. ὅπες γὰς κη                      |

Bab. las Z. 15 αδεδι, während mir δεδω hinlänglich s schien; Z. 15. 17. 20. 21 sind meine Lesungen auch die seini Z. 21 schwankte ich zwischen νεστιν und αιεστιν, Z. 22 Bab. αων. — Für die Wendung Z. 15 ff. ist zu vergleichen Tim. § 69, vom Gesetze: μηδενὶ τῶν ἀδικούντων μηδε διδώντα ἑαστώνην; übrigens wäre auch συγγνώμην möglich Z. 23 ist zwischen σ und ουτωι ein geringer Zwischenraum die Ergänzungen dieser letzten Zeilen kann ich natürlich durchaus einstehen. An das τιμάς (oder vielleicht ἀφελι anknüpfend fährt dann der Redner fort: — πολλὰ ἰ δίδοτε ἑκόντες τοῖς στρατηγοῖς καὶ τοῖς ἑήτορσιν ἀφ

Columne XXIII 1—2 kann ich auch jetzt noch nich gänzen: Z. 1 —  $\mu ovov\delta \varepsilon$  ( $v\delta \mu ov ov\delta \varepsilon$ ?? Bab.), Z. 2 — (oder  $\alpha \sigma$ ?).  $\nu$  (oder  $\alpha \iota$ ?)  $\nu \sigma$ .  $\tau$ (??)ov. Jedenfalls stand hier Negation, wie aus dem Folgenden klar:

|                      | $(o\vec{v})$            |
|----------------------|-------------------------|
| ψηφισαντοαλ          | κατεψηφίσαντο, άλ-      |
| λεκεταν . ων . σωσαν | λ' ἐκ πάν[ε]ων [ἔ]σωσαν |
| εγιστονήαρ           | ήμᾶς μ]έγιστον γὰρ      |
| ωτατεντησ            | καὶ φανερ]ώτατον τῆς    |
| ου νοια .            | τοῦ ἀήμ]ου [δια]νοία[ς  |
|                      | σημείον. καὶ γρά]ψαι ὧ  |
|                      | Δημό <b>σ</b> θενες]    |

Unsicher ist hier besonders das Letzte, auch  $\eta \mu \tilde{\alpha}_S$  Z. 5, welches ich der folgenden Columne entnehme. Bab. liest Z. 3  $\tau$  (oder  $\pi$ )  $\epsilon \psi \eta$ - $\varphi$ isarto, 6  $\sigma$ ?  $\omega \tau \alpha \tau \sigma v$ , 7 o $\lambda$  —  $\sigma \iota \alpha$ , 8 wie ich.

Columne XXIV 5 ist ἀφείλετο (auch Bab.) sicher; 12 lese ich μενν... αυτουεγω, 13 vor κατα noch ein v. — Col. XXV 16 ff. lese ich jetzt (vgl. in m. Ausg. den Anhang S. 106) folgendermaßen: συγχωρῶν ἀλεξάν|δρω καὶ τοῦ Διὸς καὶ | τοῦ Ποσειδῶνος εἶ|ναι, εἰ βούλ]οιτο, καὶ ἀφι|κομένου?] ····. Sauppe in der Recension S. 256 will — — εἶ[ναι νίῷ, εἰ βούλ]οιτο καὶ α φί[λον εἴη αὐτῷ ἀπενέγκασθαι, wo aber νίῷ weder für den Sinn nöthig, noch bei dem vorhandenen Raum möglich ist. — Col. XXVI 1 lese ich σα. ονσ (σετουσ? Bab.); Z. 5 κητησθε mit Durchstreichung nicht nur des ησ, sondern auch des τ; übergeschrieben ist τ...τον. Eine Herstellung finde ich nicht.

In Col. XXVII Ende lassen sich die Ergänzungen mit Sicherheit noch weiter führen:

> 22 το]ύτου κελεύο[ντο]ς καὶ μόνον] οὐχ έκουσίως αὐτὸν ἀπο]λλύ-25 οντος].....

Fragm. XIII (Babingt. II) lautet in der zweiten Zeile  $\tau$ ] $\tilde{\omega}\nu$  εὐεςγετημάτ[ $\omega\nu$ ; die sonstigen Ergänzungen werden bestätigt. Z. 1 Anfang lese ich  $\mu$ , Z. 6 —  $v\delta\varepsilon$ .  $\mu$ ...; Fragm. XIV 4 κεποιησ $\omega\nu$ .

Columne XXX 6 sind noch einige Reste sichtbar:
—— εα..., Z. 10 lese ich βουλευω. Col. XXXI 1 wird αυτω richtig sein; also etwa: ἃ δεῖ] αὐτῷ παρ' ἐκάστου ἡμῶν γίγνεσθαι, was im Folgenden ausgeführt wird. Z. 11 Ende sind von απο noch Reste vorhanden. Das Weitere ergänze ich mit Hülfe von Buchstabenresten in Z. 17:

τὸ δ' ἀποφῆναι τοὺς ε]ἰληφότας
ἀπέδωκεν τ]ῆ βουλῆ (oder τὸ χρυσίον τ]ῆ β.)
τῆ ἐξ 'Αρείου π]άγου, ἣ
15 τούτους εἰς τ]ὸν δῆμον ἀπέδει]ξεν, τὸ
δὲ κολάσαι τ]οῖς [δικασταῖς ὑμῖν]....

Hermes X.

Columne XXXII 9 schloss mit  $\sigma$ , vielleicht  $\alpha\varsigma$ ; Z. 13 über  $\lambda \epsilon \omega \sigma$ , wo Bab.  $\pi \varrho ] \dot{o} \sigma \omega \pi [o \nu \text{ las}, \text{ erkenne ich eher } \nu \sigma \omega \tau \eta, \text{ indem der unten in der Zeile im Anfang erhaltene Haken für o zu spitz ist und mehr auf <math>\nu$  deutet; die von Bab. auf  $\pi$  bezogenen senkrechten Striche können auch von  $\tau \eta$  Reste sein. Also  $\tau \dot{\eta} | \nu \sigma \omega - \tau \eta [\varrho i \alpha \nu \tau \ddot{\eta} \varsigma | \pi \dot{o}] \lambda \epsilon \omega \varsigma$ . Z. 26 lese ich  $\mu \dot{\eta} | \tau \varepsilon$ , Col. XXXIII 8  $\tau \iota \mu \epsilon \nu \mu \epsilon \nu \sigma$ , ebend. 27 (mit Bab.)  $\lambda \lambda \alpha \iota \eta \sigma \varepsilon \iota \varepsilon$ .

Es zerfällt nun die Rede, auch abgesehen von den im Anhang S. 19 zusammengestellten unverwendbaren Stückchen und von den kleinen Babingtonschen Fragmenten (frg. XIII. XIV col. XXIX), immer noch in elf unzusammenhängende Theile, nachdem wir für frg. II und III (col. V und VI), sowie für IV und V (col. VII und VIII) die Zusammengehörigkeit erkannt haben. Es fragt sich nun, ob wir dieser Zerrissenheit nicht noch weiter abhelfen können, wenn auch mit Aufgabe der gegenwärtigen Anordnung, deren Trefflichkeit allerdings jetzt an zwei Beispielen, wo Zusammengestelltes auch zusammen gehörte, erprobt ist, die aber doch unmöglich durchweg als unfehlbar gelten kann. Wenn ich nun jetzt eine großentheils neue Anordnung zu begründen versuche, so gehe ich dabei aus von den Eggerschen Fragmenten, welche Sauppe, dem Urheber der gegenwärtigen, noch fehlten, und die ich zum großen Theil nur vorläufig untergebracht habe. Bei allen diesen Fragmenten, soweit sie erkennbaren Inhalt haben, ist der Gegenstand der gleiche, nämlich die Beweiskraft der Anzeige des Areopag, und sie werden darum auch dem gleichen Theil der Rede angehört haben. Nun ist aber von Egger auch ein Stück des Titels gefunden worden (E. XII), und ein anderes seiner Fragmente (E. V s. S. 19) hat links soviel freien Raum, dass ich schon in meiner Ausgabe in ihm den Anfang der Rede vermuthet habe-Also, wenn alle Eggerschen Stücke aus demselben Theile der Rede stammen, so ist der betreffende Theil der Anfang, und es ergibt sich nun folgende Anordnung und Herstellung.

Col. I.

(frg. V Egg.) ¾λλ' ἐγὼ ὧ [ἄνδρες

δ[ικασταὶ — —

τοδ — — —

(V. III A Egg.) ν . . . . . . λοις . . . .

5 Φα[υμάζω] τουτὶ τὸ ποᾶ(ΙΙΙ Α Ε.) γμα, καὶ] εἰ νη Δία κατὰ
Δημ]οσθένους μόνου τ]ῶν ἐν τῆ πόλει
μήτε ο]ἱ νόμοι ἰσχύουσιν κτἕ.

Z. 4 etwa: — καὶ ἐπ' ἄλ]λοις [τισὶν] Φανμάζω, wiewohl bei der Vieldeutigkeit der Reste von 4 sich nichts bestimmen lässt. — Dass nun ein solcher Anfang für diese Rede, die nicht selbständige Anklagerede, sondern eine aus einer Reihe von vielen ist, aufs beste passt, bedarf um so weniger der Ausführung, als die Rede für Euxenippos, bei ähnlicher Bestimmung, ganz in gleicher Weise anhebt: ἀλλ' ἔγωγε, ὧ ἄ. δ., ὅπες καὶ πρὸς τοὺς παρακαθημένους άρτίως έλεγον, θαυμάζω εί μη προσίστανται ήδη ύμιν αί τοιαῦται εἰσαγγελίαι. Gleichwie nun in der Euxenippea, an Stelle des für die Synegorie entbehrlichen förmlichen Prooemiums, eine Ausführung über die Unstatthaftigkeit der ganzen Klage an die Spitze gestellt ist, so beginnt hier die Darlegung, dass eigentlich die Sache schon durch den Areopag endgiltig entschieden sei und es weiterer Ueberführung gar nicht Nachdem dies in Columne I. II (27. 28 m. Ausg.) entwickelt ist, so allerdings, dass der Schluss des in II angetretenen Beweises noch fehlt, schließt sich aufs beste an, was wir in col. 7 fr. II Egg. lesen: "gleichwohl wagt Dem. das Urtheil des Areopags anzufechten." Ich mache also diese Columne zur dritten; in dem verlorenen Anfang (etwa 13 Zeilen) ist für alles Fehlende Raum genug. In Col. IV (Egg. frg. IV) und V (jetzt 8) schließt sich daran die Rechtfertigung des Areopags, und in VI. VII (bisher 9. 10) weiter der Nachweis, dass Demosthenes' Sache mit der aller übrigen Angezeigten unlösbar zusammenhängt, und das Urtheil des Areopags, wenn für ihn umgestoßen, auch für die Andern seine Gültigkeit verliert. Die letztgenannte Col. (bisher 10) schließt nun so: ἐγὼ δ' ὅτι μὲν ἔλαβες τὸ χουσίον, ἱκανὸν οἶμαι εἶναι σημεῖον τοῖς δικασταῖς τὸ τὴν βουλήν σου καταγνῶναι. Der Redner sagt, dass er die Thatsache selbst nicht weiter zu beweisen habe, wird also nun angeben, was er beweisen will; mit andern Worten, die vorbereitende Ausführung ist zu Ende, und es wird mit der Prothesis der Uebergang zur Hauptrede gemacht.

Nun betrachte man Col. 1 der bisherigen Anordnung: —  $\ell$   $\tau \varrho \varepsilon \psi \alpha \varsigma$  —  $\varepsilon \nu \varepsilon \kappa \alpha \varepsilon \lambda \alpha \beta \varepsilon \varsigma$ , und man wird nicht zweif dass dies unmittelbar zusammenhängt:  $\delta \tau \iota \mu \dot{\varepsilon} \nu \varepsilon \lambda \alpha \beta \varepsilon \varsigma$  —  $[\tau \iota \nu \omega \nu \delta \dot{\varepsilon}] \varepsilon \nu \varepsilon \kappa \alpha \varepsilon \lambda \alpha \beta \varepsilon \varsigma$ , und dass etwa so herzustellen ist:

Mit Z. 10 beginnt die Erzählung, die sich durch 1. 2. (nunmehr VIII. IX. X) fortsetzt, am Schluss von X (3) aber Argumentation aus dem Erzählten übergeht. Einen gleichen Inh hat nun auch Col. 4 mit der in fr. IV H. ihr voraufgehenden, bisher nicht in den Text aufgenommen ist, und es steht nich im Wege, diese letztgenannte als col. XI unmittelbar auf X (folgen zu lassen:

X 27 — νῦν τὰ ἡ[μιση ἀναφέρεις κα[ὶ οὐ-XI 1 δὲ ἐλογίσ]ω ὅτι τοῦ πάντα ἀνε]ν[ε]χθῆναι ὀρθῶς] ε[ὶ]ς [ἀ]κ[ρ]όπολιν καὶ τα]ῦτ[α] τὰ πρά[γμα-5 τα]............

Der Sinn etwa: du bedachtest nicht, dass man dir, dem Ui heber von allem, die Verantwortung auferlegen würde. Leide sind die Zeilen 5—7 bis auf den letzten Rest verwischt, so dat sich der Satz nicht weiter fortführen lässt. — Mit XII (4) 2 kommt nun der Redner auf die Ausreden des Demosthene womit er zugleich seine Anklage zu einem neuem Punkte hinüber leitet: er berichtet, wie er anfänglich indirect das Volk beschuldigt (XII. XIII — 4.5), und in XIV (6) haben wir seine jetzige Reden: der Areopag handle im Interesse Alexanders. Makann auf diese Beschuldigungen (altiwwevog XIV 9) das tloi altiag der Prothesis beziehen, deren erster Punkt (tivwv Even

έλαβες) in der Erzählung col. VIII. IX. X erledigt war. (6) schliesst sich nun nichts passender an als die jetzt als 14. gezählte Columne: — τερατεύη καὶ οὐχ ἄπασιν οἴει φανερὸν είναι ότι φάσκων ύπερ του δήμου λέγειν ύπερ Αλεξάνδρου φανερώς έδημηγόρεις. Es fehlen am Schluss von XIV etwa acht Zeilen, in denen für die Verknüpfung Raum genug war. Der Redner zeigt nun in XV. XVI. XVII, wie Dem. durch sein Verfahren gegen Harpalos der Sache Alexanders gedient habe, ein Punkt, der vielleicht auch schon in der Prothesis mit angegeben war. Ein ähnlicher Inhalt ist auch in den jetzigen Columnen 25 und 26, und ich würde daher jetzt dies Fragment (XI) folgen lassen, so jedoch, dass eine ganze Columne (XVIII) dazwischen fehlt. Der Redner entwickelt also in XIX. XXI. XXII (23-26), wie im Gegensatz zu der ausdauernden Treue und Anhänglichkeit, die das Volk dem Demosthenes bewiesen, dieser sich auch noch in jüngster Zeit, während die Untersuchung schwebte, durchaus schwankend und unzuverlässig gezeigt habe, indem er zwar, so oft er sich durch die erwartete Anzeige des Areopags bedroht glaubte, den Kriegerischen spielte, sobald aber der Areopag seine Anzeige wieder hinausschob, für Alexander zu wirken fortfuhr. Dies elfte Fragment zeichnet sich durch hellere Färbung des Papyrus aus, und eine solche hat nun auch das 9. (Col. 17-19), welches wir unmittelbar anschließen können, als Col. XXIII. XXIV. XXV. fehlen zu Anfang von XXIII (17) zehn Zeilen; dazu ist auch von XXII (26) nur vom Anfang ein Rest erhalten. Der Redner schilderte in col. XXIII, wie Demosthenes seine Abgesandten bei Alexander wie bei Olympias habe; dann heifst es weiter (Z. 25): und bei solcher eigner Unbeständigkeit wagt er es, ihm, dem Hypereides, vorzuwerfen, dass er die Freundschaft gebrochen, während er durch seinen Verrath am Vaterlande diese selber aufgelöst und sich wie seine alten Parteigenossen mit Schande bedeckt hat; jetzt schämt er sich nicht, als Mann von sechzig Jahren von jungen Menschen sich wegen Bestechlichkeit verklagen zu lassen (col. XXIV = 18). Hier ist augenscheinlich der Uebergang zum Epilog, in jenem weiteren Sinne, nach welchem der Epilog Steigerung, Ermahnung der Richter, Erregung der Leidenschaften u. s. w. mit umfasst; die Steigerung (αυξησις) von Demosthenes' Verbrechen, d. i. seiner Bestechlichkeit im allgemeinen und besonders in dem vorliegenden Falle, hat in XXIV begonnen und

wird in XXV, zugleich mit Ermahnung der Richter, fortgel während neue Thatsachen und Beweise der Schuld nun nicht? beigebracht werden. Ich schließe somit wegen des gleichen I jetzt das siebente Fragment (Col. 13) an, als col. XXVII, in mindestens eine Columne dazwischen fehlt, deren Reste so in frg. III H. (hinter col. XXV) als in X H. (Col. 7) und damit zu verbindenden frg. XX H. (s. o.) vorhanden sind. dieses Fragment hat, besonders nach links zu, etwas hei Sodann findet eine Steigerung der Schuld der stochenen Redner, im Vergleich zu derjenigen der Privatleute, von Harpalos Geld empfangen haben, auch in Col. 20. 21. statt; mindestens eine Columne muss vorher fehlen, so dass ( drei als XXIX. XXX. XXXI zu zählen sind. Endlich gehört 1 dem Inhalte noch Col. 11 (da unmittelbarer Anschluss unmög XXXIII) hieher, in der aber alsbald von der Steigerung der Ue gang zur Anseuerung der Richter gemacht wird; dieser II bleibt in 12 (XXXIV) und ferner in 30. 31. 32, die man XXXV. XXXVI. XXXVII unmittelbar folgen lassen kann. Schluss von XXXVII wendet sich der Redner zu der Zurt weisung der Bitten und Thränen des Angeklagten, we weiterhin col. XXXVIII (33) einnimmt. Wir sind aber damit 1 nicht am Ende der Rede, sondern Hypereides belehrte auch 1 die Richter, was sie der Berufung des Demosthenes auf seine dienste entgegenzuhalten hätten (Col. 29 frg. Bab. II, also XXXIX), und kam ferner auch wie üblich auf die etwaigen sprecher, wo er aber höhnend ausführte, dass für Demosth sich wohl kein Fürsprecher finden werde (frg. bei Priscian. X c. 25 S. 17 m. Ausg. und auch wohl frg. XXIV H. S. 19, wel aus Resten zweier Columnen besteht, also XL. XLI). Vom le Theile der Rede ist, wie man sieht, weniger erhalten als ersten; entsprechend sind noch geringer die Reste des nuni folgenden ersten Theiles der Rede für Lykophron.

Zum Schluss gebe ich noch eine Vergleichung der hie dargelegten neuen Anordnung mit der in meiner Ausgabe befol-

| Col. IX — 2            | Col. XXVI fehlt bis auf geringe |
|------------------------|---------------------------------|
| $\mathbf{X} = 3$       | Reste, s. S. 11.                |
| XI nur in Trümmern er- | XXVII — 13                      |
| halten. s. S. 3.       | XXVIII fehlt                    |
| XII 4                  | XXIX = 20                       |
| XIII — 5               | XXX = 21                        |
| XIV — 6                | XXXI — 22                       |
| XV == 14               | XXXII fehlt bis auf geringe     |
| XVI — 15               | Reste, s. S. 14.                |
| XVII 16                | XXXIII — 11                     |
| XVIII fehlt            | <b>XXXIV</b> — 12               |
| XIX == 23              | <b>XXXV</b> = 30                |
| XX == 24               | XXXVI = 31                      |
| XXI == 25              | <b>XXXVII</b> — 32              |
| XXII — 26              | XXXVIII — 33                    |
| XXIII 17 .             | <b>XXXIX</b> — 29               |
| XXIV — 18              | XL \ s. S. 17. 19, frg.         |
| <b>XXV</b> — 19        | XLI ) XXIV H.                   |
| Königsberg i. Pr.      | F. BLASS.                       |

## DER BEGRIFF DES POMERIUM.

Sprachlich und sachlich macht das Pomerium der Forschung Schwierigkeit; es erscheint nicht überflüssig den oft behandelten Gegenstand nochmals zur Sprache zu bringen. Dabei soll indess die sehr verwickelte historisch-topographische Untersuchung über den ursprünglichen Lauf und die späteren Vorschiebungen des Pomerium wesentlich außer dem Spiele bleiben; die zu erwartende neue Bearbeitung der römischen Topographie wird auch diese wichtige und nur im großen Zusammenhang zu erörternde Frage eingehend behandeln. Um diese Behandlung von anderer Seite her vorzubereiten, möchte ich hier lediglich den Begriff und die rechtliche Bedeutung des Pomeriums festzustellen versuchen.

Die Schreibung pomerium, griechisch πωμήριον<sup>1</sup>), steht urkundlich fest<sup>2</sup>) und ist die einzige der entwickelten Sprache bekannte; doch scheint man in älterer Zeit auch postmerium geschrieben zu haben<sup>3</sup>). Schon bei den Alten wird das Wort auf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bei Plutarch Rom. 11 und bei Dio 39, 39. 63. 65. 40, 47. 50. 41, 3. 15. 16. 43, 50. 44, 47. 55, 6. 8.

<sup>2)</sup> Das Bestallungsgesetz Vespasians (Orelli I p. 567) Z. 14 und die Pomeriensteine des Claudius (Orelli 710), Traians (Bull. dell' inst. 1857 p. 7) und Hadrians (Orelli 811) stimmen in dieser auch in den Handschriften durchaus vorherrschenden Schreibung überein. Für pomoerium giebt es schlechterdings keinen Beleg.

<sup>3)</sup> Denn die lückenhaste Stelle des Festus p. 249 .... rium esse ait Antistiu ....... sicalis pomerium, id est l(?)....., verglichen mit dem Auszug posimirium (so die Handschriften) pontificale pomerium, ubi pontifices auspicabantur, scheint nur in folgender Weise hergestellt werden zu können: [postme]rium esse ait Antistiu[s l.... commentari iuris ponti]sicalis pomerium, id est [ubi pontifices auspicarentur], wo also der

pone oder post') und moerus — murus zurückgeführt<sup>2</sup>); und wenn auch die hiebei angenommene Umlautung von oe in ê irregulär genannt werden muss<sup>3</sup>), so kann doch, zumal bei dem hohen Alter der Bildung, dies an der Ableitung selbst nicht irre machen. Wie postliminium den Raum hinter der Grenze, intercolumnium den Raum zwischen zwei Säulen, so bezeichnet pomerium sprachlich den Raum hinter der Mauer; und die sachliche Untersuchung ist darauf angewiesen von dieser Bedeutung wenigstens auszugehen.

Damit aber ist die von Livius<sup>4</sup>) aufgestellte und jetzt in der Regel, zum Beispiel von O. Müller, Becker, Schwegler gebilligte Erklärung des *pomerium* als eines Raumes zu beiden Seiten der Mauer schlechthin unvereinbar. Ein Raum, für den die Mauer nicht Grenze ist, kann nimmermehr als Platz hinter der Mauer bezeichnet werden; die von Livius gegebene Erklärung ist ent-

Epitomator pontificalis pomerium falsch verbunden haben würde. Auf jeden Fall enthielt das Lemma eine von pomerium abweichende Wortform, und da posimirium sprachlich ganz unerklärlich ist, wird wohl mit Corssen Aussprache 1, 184 posimerium herzustellen sein. — Posimoerium in der gleich anzuführenden varronischen Stelle und danach bei Livius ist offenbar nicht dem Sprachgebrauch entnommen, sondern eine zur Erklärung der üblichen von den Grammatikern fingirte Form, wie nicht minder die in gleicher Weise auftretenden Formen promoerium (S. 42 A. 2) und circamoerium (A. 4).

<sup>1)</sup> Vgl. Cicero orat. 47, 157: pomeridianas quadrigas quam postmeridianas libentius dixerim.

<sup>2)</sup> Messalla bei Gellius 13, 14: pomerium est locus . . . . pone muros. Varto de l. L. 5, 143: qui (orbis) quod erat post murum, postmoerium dictum. Lívius 1, 44: pomerium verbi vim solam intuentes postmerium (so die Hdschr.) interpretantur esse. Plutarch Rom. 11: καλεῖται κατὰ συγκοπὴν πωμήριον οἶον ὅπισθεν τείχους ἢ μετὰ τείχος. Festus u. d. W. p. 250: [Varro (?) pomerium dictum existimat] veluti postmoe[rium, quod complectitur quae] intro muris urbis [comprehenduntur].

<sup>3)</sup> Corssen Aussprache 1, 328. 707. 710 giebt kein analoges Beispiel, denn Verderbnisse des Mittelalters wie obedire und amonus statt oboedire und amonus sind der uralten Form nicht ebenbürtig, und auch die Vergleichung von ploerumus und plerique ist sprachlich bedenklich (Corssen 1, 442).

<sup>4)</sup> Livius a. a. O. fährt nach den Anm. 2. angeführten Worten fort: est autem magis circamoerium locus, quem in condendis urbibus quondam Etrusci, qua murum ducturi erant, certis circa terminis inaugurato consecrabant, ut neque interiore parte aedificia moenibus continuarentur (quae nunc vulgo etiam coniungunt) et extrinsecus puri aliquid ab humano cultu pateret soli. hoc spatium, quod neque habitari (innen) neque arari (ausen) sas erat, non magis quod post murum esset quam quod murus post id, pemerium Romani appellarunt.

weder erst aus späterer Denaturirung des Grundbegriffes hervorgegangen oder wahrscheinlicher blosses Missverständniss. In der That räumt Livius ihre Sprachwidrigkeit selbst ein und giebt sie ferner im Gegensatz zu einer anderen von den älteren Gelehrten aufgestellten. Die sachlichen Anhaltspunkte, welche zu ihr geführt haben, werden später erwogen werden; wie sie vorgetragen wird, ist sie eine Spitzfindigkeit der Gelehrten der augustischen Zeit und sicher zu verwerfen.

Aber auch die Annahme, die ebenfalls noch ihre Vertreter findet1), dass pomerium einen außerhalb der Stadtmauer abgegrenzten Raum bezeichnet, ist mit der Grundbedeutung des Wortes unvereinbar. Bei den Bezeichnungen, die auf ein Schließen hinauslaufen, werden einem einfachen Gesetz der Logik zufolge die Angaben 'vor' und 'hinter' in allen Sprachen der Regel nach zu dem eingeschlossenen, nicht zu dem ausgeschlossenen Raum in Beziehung gesetzt. Wie wer 'hinter Schloss und Riegel' sitzt, sich in dem verschlossenen Gemach befindet, wie die 'Vorstadt' ausserhalb der Mauer erbaut ist, so ist 'hinter der Mauer' der durch diese abgesperrte und vertheidigungsfähig gewordene Raum. umgekehrte Auffassung ist zwar nicht schlechthin unmöglich; dass 'hinter der Stadtmauer die Vorstadt beginnt', lässt sich ertragen; aber es ist unnatürlich und ungewöhnlich den Standpunkt also zu nehmen, dass der ausgeschlossene Raum als der eingeschlossene gefasst wird. - Dem entsprechend giebt es denn auch kein einziges irgend in Betracht kommendes Zeugniss, das das Pomerium klar und bestimmt vor die Mauer legte<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Rodbertus in einer Abhandlung über den Tract der aurelianischen Mauer (Hildebrand Jahrbücher für Nationalökonomie und Statistik 1874 Bd. 2 S. 36 f.) folgt dieser Ansicht, freilich mit der eigenthümlichen Modification, dass das ursprüngliche Pomerium zwischen Mauer und Graben liegen und, nicht nothwendig an die Mauer sich anschließend, um die Stadt herumlaufen soll. Es widerlegt sich dies schon dadurch, dass Mauer und Graben als Pflugfurche und Pflugkamm immer hart an einander schließen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wenn es bei Festus a. a. O. heist: Cato olim quidem omn[i muro proximum, si excipias Aven]tinum, nunc etiam intra ae[dificia manere ait pomerium, dictum] quasi promoerium (so die Handschr.) — denn so ungefähr ist nach dem Auszug (dictum autem pomoerium quasi promoerium, id est proximum muro) und dem Umfang der Lücken zu ergänzen, — so zeigt der Beisatz, dass der Urheber des fictiven promoerium sich darunter nicht einen Raum vor, sondern einen Raum nahe der Mauer gedacht hat. Jeder

Danach bleibt also nichts übrig als in dem 'Platz hinter der Mauer' den auf der Stadtseite an der Mauer sich entlang ziehenden Raum zu erkennen; und damit stimmt, abgesehen von der schon erörterten Sondermeinung des Livius, unsere gesammte Ueberlieferung überein, am bestimmtesten von allen der gewichtigste unserer Zeugen, Varro¹): terram unde exculpserant, fossam vocabant, et introrsum iactam murum: post ea (d. h. post fossam et murum) qui fiebat orbis, urbis principium, qui quod erat post murum, postmoerium dictum: eo usque (eiusque die Hdschr.) auspicia urbana finiuntur. So gewiss die Mauer hinter dem Graben, so gewiss ist das Pomerium hinter der Mauer zwischen dieser und der Stadt.

Hat man sich nun aber diesen 'Raum hinter der Mauer' als Streifen zu denken oder vielmehr als Linie? Livins hat ihn offenbar in jenem Sinn gefasst; und es mag sein, dass diese das Pomerium als die Wallstrasse auffassende Anschauung die ursprüngliche ist. Aber dennoch überwiegt die letztere, das heisst, es wird das pomerium, wie das verwandte postliminium, überwiegend gesasst als diejenige Grenzlinie, die den Wall und die Wallstrasse von dem inneren Häuserraum scheidet. Es kann dies auch nicht anders Wall und Wallstrasse stehen gleichmässig im öffentlichen Eigenthum und dienen wesentlich den gleichen Zwecken; die Grenze zwischen beiden ist also gleichgültig und rechtlicher Feststellung genau genommen nicht fähig. Dagegen bildet die Grenze der Wallstrasse nach der Stadtseite die Scheidelinie zwischen dem ager publicus und dem privatus; und wie nur diese durch die Cippi bezeichnet gewesen sein kann, so hat auch der Begriff des Pomerium gewissermaßen mit Nothwendigkeit ausschließlich an diese Linie sich knüpfen müssen. Selbst die livianische Ausdehnung des Pomerium über Wall und Graben und den äußeren Grabenrand findet darin eine gewisse Rechtfertigung; die Grenzlinie des

Autorität entbehren die cyrillische Glosse p. 551 Steph.: ὁ ἐντὸς ἢ ἐκτὸς τείχους κῆπος pomerium, und der späte Commentator des Frontinus p. 17 Lachm.: pomerium urbis est quod ante muros spatium sub certa mensura demensum est: sed et aliquibus urbibus et intra muros simili modo est statutum propter custodiam fundamentorum.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) de l. L. 5, 143. Vielleicht gehört ihm auch die p. 41 A. 2 angeführte Stelle, wonach das Pomerium umfasst [quae] intro muris urbis [comprehenduntur].

-

'Raumes hinter der Mauer' gegen die Mauer zu war rechtlich factisch so gleichgültig, dass allenfalls auch diese selbst n Graben und Laufweg diesem Raume zugerechnet werden durf

Diese Auffassung bestätigen bei näherer Betrachtung sowohl aus den Auguralbüchern erhaltene Definition wie was wir über Zweck und die Verwendung des Pomerium zu erkennen vermöß

Jene Definition 1): pomerium est locus intra agrum effatum totius urbis circuitum pone muros regionibus certis determinatus, facit finem urbani auspicii bezeichnet das Pomerium als Grenze<sup>2</sup>) ager effatus oder, wie dafür auch gesagt wird, der effati urbi fine eben wie Varro a. a. O. das Pomerium als Theil und Anfang der bezeichnet. Damit übereinstimmend sagt derselbe 6, 53: effata dicun quia (Hdschr. qui) augures finem auspiciorum caelestium extra urb agris (d. h. die Grenzlinie der Himmelszeichen gegen die auß städtischen Fluren) sunt effati ubi esset und Servius zur Aen. 6, 19 ager post pomeria ubi captabantur auguria dicebatur effatus, wo freili der Plural incorrect ist. In der That verhalten sich ager effa und urbs zu einander wie auspicia und imperium; in der B ziehung verschieden fallen sie dem Umfang nach zusammen. dem ager effatus ist der Stadtraum als das allgemeine templum g dacht, dessen Grenzen bei keiner städtischen Auspication übe schritten werden können, bei der urbs dagegen als der zur Anlegun von Gebäuden und überhaupt für die Zwecke der städtischen A siedlung bestimmte Raum. Die Mauer und der Graben so w die jenseit sich erstreckende Flur sind in beiden Fällen gleich mäßig ausgeschlossen. Daher können auch in vielen Fälle pomerium und urbs, wie fines und ager, mit gleichem Rechte g setzt werden 4), und es würde selbst nicht überraschen, wer

<sup>1)</sup> Gell. 13, 14, 1 aus der Schrift de auspiciis des Augur Messalla.

<sup>2)</sup> Die für die Grenzlinie allerdings nicht recht angemessene Bezeichnu locus ist wohl nur gewählt, weil die für sich gedachte Grenze nicht wo anders als räumlich bezeichnet werden kann.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Gell. a. a. O. 4 sagt, dass der Aventin nicht eingeschlossen sei int effatos urbi fines. Beckers Annahme Top. S. 97, dass die effati urbis fin etwas anderes seien als der ager effatus, ist dem klaren Zusammenhange l Gellius zuwider und auch nur eine der vielen verkehrten Consequenzen, c unvermeidlich entstehen, wenn man das Pomerium vor die Stadt legt.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) So z. B. Laelius Felix bei Gellius 15, 27,4: centuriata comitia int pomerium fieri nefas esse, quia exercitum extra urbem imperari oporte intra urbem imperari ius non sit.

pomerium metonymisch geradezu für urbs stände, obwohl es dafür an genügenden Belegen fehlt¹).

Die Zweckbestimmung des Pomerium ist hiernach leicht zu Die Stadtbefestigung geschieht bekanntlich nach alter Ueberlieferung<sup>2</sup>) in der Weise, dass die Mauer nach der Feldseite zu steil emporsteigt und mit ihrer Stirnwand auf dem innern Grabenrand aufsteht, wogegen nach der Stadtseite zu die Mauer abgeböscht wird und überall den Zugang bis auf die Mauerhöhe In Betreff der Aussenseite des Grabens gegen Flur zu steht Livius Bericht, dass der Pflug nicht bis an den Grabenrand geführt werden durfte und hier ein versteinter Weg frei blieb, freilich meines Wissens vereinzelt und empfiehlt sich auch insofern wenig, als er mit einer irrigen Definition des Pomerium verflochten ist; aber dass ein solcher Außenweg um den Stadtgraben herum<sup>3</sup>) bestanden hat, ist an sich keineswegs unwahrscheinlich und auch die Versteinung desselben wohl denkbar. Aber wo er sich fand, wird er mehr für die Instandhaltung des Grabens und der Mauer gedient haben als unmittelbar für die Vertheidigung, und spielte auf jeden Fall eine durchaus untergeordnete Endlich ist nicht zu übersehen, dass für den Mauerbau die Ueberlieferung zwar durchaus ausgeht von der mit einem Außengraben umzogenen Mauer, aber in der Wirklichkeit die Oertlichkeit sehr häufig die Anlegung eines Grabens weder erfordert noch gestattet; ja die ältesten Mauerbauten sind wohl überwiegend auf der halben Höhe der Berge geführt worden, so dass der entweder natürlich abfallende oder künstlich abgeschroffte Fels-

<sup>1)</sup> Denn pomerium ampliare (so die S. 40 A. 2 angef. Steine des Claudius und des Vespasianus), pomerium augere (Tacitus ann. 12, 23), pomerio addere (vit. Aureliani 21) können, eben wie das häufige fines augere, insofern auf die Grenze bezogen werden, als jede Vorschiebung dieselbe verlängert.

<sup>2)</sup> Für Rom ist besonders zu beachten die Schilderung namentlich des Agger, wie sie der vortreffliche Lanciani ann. dell' inst. 1871 S. 60 f. an der Hand der Schriftsteller und der Denkmäler gegeben hat.

<sup>3)</sup> Man kann vergleichen, dass bei den römischen Wasserleitungen zu beiden Seiten ein Landstreisen von bestimmter Breite von Häusern, Bäumen und Gebäuden frei bleiben musste (Frontinus de aq. 127; Henzen 6428; lex col. Genetivae c. 99; Cod. Theod. 15, 2, 1). Auf mehr als einen solchen Weg führt der livianische Bericht nicht. Verbote in Betreff der baulichen Anlagen ausserhalb der Stadt sind ohne Zweisel vorgekommen; aber Zeugnisse darüber sind mir nicht bekannt.

hang unter der Mauer die Stelle des Grabens vertrat. Schon darum also, weil dem Graben gar keine Allgemeingültigkeit zukommt, kann das Pomerium nicht füglich an den äußeren Grabenrand geknüpft werden. - Dagegen ist die Zugänglichkeit der Mauer von der Stadtseite her die erste und die ganz allgemeine Bedingung jeder Vertheidigung; und dafür ist das Pomerium bestimmt. Es ist, als Streisen gesasst, die hinter der Mauer in ihrer ganzen Ausdehnung herumlaufende Strasse, welche den Fuss der Mauer und den für Gebäude freigegebenen Raum von einander trennt'), als Linie gefasst die innere Grenze dieser Strafse. Dass ohne eine solche Wallstraße keine primitive Stadtvertheidigung gedacht werden kann, ist ebenso einleuchtend, wie dass es durchaus erforderlich war die Grenze zu bezeichnen, bis wohin die Gebäude vorgeschoben werden durften: cippi pomeri, sagt Varro a. a. O., stant et circum Ariciam (?) et circum Romam, oder, wie Messalla dies ausdrückt, das Pomerium ist ein locus regionibus certis determinatus.

Hieraus erklären sich ferner die zwischen dem Lauf der Mauer und dem des Pomerium vorkommenden Abweichungen. Der Wall und die Wallstraße gehören allerdings theoretisch und praktisch nothwendig zusammen; auch wird man die letztere regelmäßig so schmal gemacht haben, wie die Rücksicht auf die Vertheidigung es erlaubte, um dem für Gebäude bestimmten Raum die möglichst große Ausdehnung zu geben. Aber sowohl militärische wie andere Rücksichten konnten dazu veranlassen an gewissen Punkten die Grenze der Wallstraße nach der Stadtseite zu, das heißt das Pomerium weiter zurückzunehmen, dem Wall also und seinem Zubehör an solchen Stellen eine anomale Breite zu geben, und es ist dies

<sup>1)</sup> In dem römischen Lager, wie der sogenannte Hyginus es schildert, läuft ähnlich die 30 Fuss breite via sagularis oder vielleicht eher angularis (denn sie ist die einzige nicht in gerader Linie verlausende Lagerstraße) hinter dem Lagerwall in seiner ganzen Ausdehnung herum; aber die für die Vertheidigung des Walles zunächst bestimmten Truppen lagern hart an demselben zwischen ihm und dieser Straße. Dies ist dieselbe Einrichtung, nur dadurch modificirt, dass die Stadtmauer regelmäßig unbesetzt, der Lagerwall regelmäßig besetzt gedacht wird. Das städtische Pomerium entspricht dem von den Vertheidigern des Lagerwalles eingenommenen Raum und der via sagularis zugleich: denkt man sich jenes von der Bürgerschaft besetzt und dieselbe, wie natürlich, so ausgestellt, dass hinter ihr die Circulation möglichst frei bleibt, so ergiebt sich genau das Bild, das uns das Lager vorführt.

auch geschehen. Selbst der scheinbare Widerspruch, dass die älteste Stadt uns zugleich kreisförmig — als urbs — und viereckig als templum - erscheint, löst sich vielleicht in der Weise, dass die Stadt von einem mehr oder minder kreisformigen Wall und Graben umschlossen, aber der durch die Wallstraße eingeschlossene für Tempel und Häuser bestimmte Raum ein in diesen Kreis eingezeichnetes Viereck ist1). Die hiedurch für den Anbau ausfallenden Kreisabschnitte konnten als Zufluchtstätten für die flüchtenden Leute vom Lande und als Sammelpunkte für das Bürgerheer Verwendung finden. - Auch als man die Form des Vierecks für die Stadt aufgab, was in Rom mit der Anlage der servianischen Mauer geschah, folgte die innere Grenze der Wallstraße nicht überall dem Wall, sondern der Aventin blieb aus der für den Häuserbau bestimmten Stadtsläche ausgeschlossen<sup>2</sup>). Es erklärt sich nun, zwar nicht, warum dies geschah, aber wohl, wenn eine solche Ausschliesung aus irgend einem Grunde beabsichtigt ward3), wie sie hat bewerkstelligt werden können; während, wenn man das Pomerium vor die Stadtmauer verlegt, schlechterdings nicht abzusehen ist, wie der von der Stadtmauer eingeschlossene Aventin sich zugleich außerhalb des Pomerium befinden konnte. brauchte nur bei diesem Hügel die Wallstrasse so weit zurückzunehmen, dass der ganze Hügel innerhalb der Befestigungsanlagen verblieb; er war damit, insofern das Pomerium als deren Grenzlinie erscheint, von dem Pomerium ausgeschlossen. Dies ist bekanntlich geschehen und daraus später die Agitation entstanden auf Freigebung des Aventins für die städtischen Bauten zuerst in der Form der Superficies, sodann unter Verzicht des Staats auf

<sup>1)</sup> Dass beide Grundanschauungen bestehen, wird nicht in Abrede zu stellen sein. In Rom freilich war die ursprüngliche Stadtmauer nicht als urbe, sondern als Roma quadrata, also als templum gestaltet (Schwegler 1, 447).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Die traditionelle Angabe, dass man den Aventin vom Pomerium ausgeschlossen habe quasi avibus obscenis ominosum (Messalla bei Gellius 13, 14; Seneca de brev. vitae 13, 8; Festus a. a. 0.), was dann weiter durch die Auspicien des Remus erhärtet ward, zeigt dies deutlich.

<sup>3)</sup> Es mag militärisch nothwendig erschienen sein auf diese Weise einen größeren häuserfreien Raum innerhalb der Ringmauern zur Verfügung zu behalten. Aber auch das römisch-latinische gewissermaßen exterritoriale Dianaheiligthum kann hiebei in Betracht gekommen sein.

das Bodeneigenthum, das ihm, wie an jeder via publica, so auch an den Wällen und dem Pomerium zustand.

Wenn diese Untersuchung das Richtige trifft, so haben die Grenzsteine des Pomerium nicht außerhalb der Mauer, sondern innerhalb nach der Stadtseite zu gestanden. Ob dies in den einzelnen topographischen Fragen Bestätigung findet, kann und soll hier, wie gesagt, nicht untersucht werden. Nur einige Andeutungen füge ich in dieser Beziehung hinzu, die freilich die vorhandenen Schwierigkeiten mehr bezeichnen als beseitigen.

Der Mauerring der palatinischen Stadt ist, wenigstens nach den drei Seiten des Forum, des Velabrum und des Circus hin durch die noch erhaltenen Reste wesentlich festgestellt1). glichen mit dem Bericht des Tacitus<sup>2</sup>) über den sulcus und das pomerium des Romulus und über die certis spatiis interiecti lapides. die noch damals dessen Lauf per ima montis Palatini bezeichneten, ergiebt sich die Schwierigkeit, dass die vorhandenen Mauerreste einen wesentlich engeren Bezirk umschließen, als Tacitus ihn bezeichnet, insonderheit jene die etwa bei S. Anastasia gelegene Ara maxima ausschließen, während Tacitus sie ausdrücklich einschließt. Lanciani hat den Anstofs zu heben versucht, indem er im Anschluss an Livius das Pomerium außen um die Mauer herumführt und die ara maxima zwischen Pomerium und Mauerring der palatinischen Stadt unterbringt. Da indess die Entfernung des Mauerzugs von der Ara maxima nur eine geringe ist, wird man vielleicht annehmen dürfen, dass an diesem Punkt über den Lauf der zu Tacitus Zeit ohne Zweifel fast durchaus verbauten Mauer Zweifel bestanden und Tacitus Gewährsmänner, möglicher Weise irre geleitet durch den auf die romulische Stadtgründung bezogenen ehernen Stier auf dem Forum boarium, die Mauer etwas zu weit gegen dieses hin ausgedehnt haben. Uebrigens ist es auffallend, dass, während die Verlegung des Pomerium technisch als Vorrücken (proferre) der Grenzsteine gefasst wird, dennoch auch nach der Feststellung des servianischen Mauerrings die Grenzsteine des palatinischen an ihrer Stelle geblieben sein sollen. Darum hat Jordans3) Annahme große Wahrscheinlichkeit, dass die von Tacitus beschriebenen Steine auf eine

<sup>1)</sup> Lanciani Ann. 1871 S. 42 f.: C. L. Visconti und Lanciani guida del Palatino (1873) S. 17 f.

<sup>2)</sup> ann. 12, 24.

<sup>3)</sup> Topographie 2, 269.

spätere der Lustration der 'alten palatinischen Stadt' an den Parilien wegen') ausgeführte Termination des Pomerium zurückgehen; und in diesem Fall kann es auch richtig sein, was mir derselbe als seine anderswo weiter auszuführende Ansicht mittheilt, dass die von Tacitus beschriebene Grenzlinie der palatinischen Stadt verschieden sei von der durch den Mauerlauf derselben bezeichneten. — Erhalten ist von den Grenzsteinen des palatinischen Rom keiner.

Von den wahrscheinlich schriftlosen Grenzsteinen des servianischen Pomerium, welche Varro sah, ist ebensowenig einer auf uns gekommen.

Von denen des kaiserlichen Rom haben sich drei an ihrem ursprünglichen Platze gefunden. Ein Cippus Vespasians<sup>2</sup>) ist an der alten Stelle zwischen der Porta Ostiensis und dem Fluss unterhalb des Testaccio zum Vorschein gekommen, also außerhalb der servianischen Mauer, aber in einem Gebiet, das Claudius füglich mit dem Aventin zugleich zur Stadt geschlagen haben kann. Einer des Claudius<sup>3</sup>) und ein dritter Hadrians<sup>4</sup>) sind im Marsfeld bei S. Biagio della Pagnotta und bei der chiesa nuova der Philippiner zum Vorschein gekommen, also ebenfalls ein gutes Stück außerhalb der servianischen Mauer; aber auch dieser dicht bewohnte Strich kann sehr wohl durch Claudius zur Stadt geschlagen worden sein. Da die Pomeriensteine eine Reihenzahl tragen und, wie alle termini, so außgestellt waren, dass von jedem Stein bis zu dem nächsten die Grenzlinie gerade (recta regione) lief, so können die erhaltenen und am alten Platz gefundenen dazu dienen die Stadt-

<sup>1)</sup> Varro 6, 34: die februato... februatus populus, id est lupercis nudis lustratur antiquum oppidum Palatinum gregibus humanis cinctum. Jordans Interpretation der letzten Worte, dass die 'Menschenheerden', das heißt die mit Thiersellen geschürzten Luperker, die palatinische Stadt umgürtet hätten, scheint mir unmöglich; Varro konnte wohl in einer Satire, aber nicht in dieser Schrift die Luperker in einer so scurrilen Weise bezeichnen, und ebenso wenig sagen, dass die von den Luperkern umstandene Stadt von den Luperkern lustrirt ward. Mein Vorschlag a regibus Romanis moenibus cinctum scheint mir noch immer vorzuziehen; der Plural, den Jordan für unmöglich erklärt, bezeichnet einfach, dass an diesen Mauern mehrere Könige gebaut haben.

<sup>2)</sup> Henzen bull. dell' inst. 1857 p. 9.

<sup>3)</sup> Grut. 196, 4 — C. I. L. VI 1231.

<sup>4)</sup> Jordan Hermes 2, 407.

grenze der Kaiserzeit zu ermitteln, wie Claudius und Vespasian sie bestimmten. Aber sie verhelfen uns nicht zur Entscheidung der Frage, wie das Pomerium sich zu der Mauer verhält. Denn bei der Vorschiebung des Pomerium, wie sie unter Claudius und Vespasian erfolgte, scheint man von der Anlegung einer neuen dem neuen Pomerium entsprechenden Mauer ebenso wie von der Beziehung desselben zu der damals längst factisch antiquirten servianischen abgesehen und das Pomerium lediglich als die ideale Grenzlinie der jetzt als mauerlos betrachteten Stadt behandelt zu haben. — Erwähnt mag nur noch werden, dass diese Pomeriensteine mit der Schriftseite nach der Stadt zu aufgestellt gewesen zu sein scheinen '), wie dies ihrer Bestimmung die Häusergrenze zu bezeichnen entspricht.

TH. MOMMSEN.

¹) Dies giebt Jordan (Hermes 2, 407) von dem bei der chiesa nuova gefundenen, freilich selber zweifelnd, an. Auf meine Anfrage theilt Dr. Mau in Rom mir mit, dass der in dem Hause N. 16 (nicht 18) noch befindliche Stein mit der Hauptseite gegen Piazza Chiesa nuova sieht, während die Seite dem Beschauer links (die andere ist vermauert), bezeichnet mit der Inschrift P CCCCLXXX, gegen die Strasse gewendet ist, welche Piazza Chiesa nuova und Piazza Sforza Cesarini mit einander verbindet. — Der am ostiensischen Thor gefundene ist jetzt wieder verschüttet und wird, da in der ganzen Gegend große Außschüttungen stattgefunden haben, so bald nicht wieder zum Vorschein kommen. Henzen, der seiner Zeit den Stein sah, schreibt mir, dass nach seiner Erinnerung er mit der Südseite nach der Mauer, mit der Westseite nach dem Fluss zu gestanden, die Inschrift aber auf der Ostseite sich befunden, also weder nach der Stadt noch nach außen gesehen habe. — Der Stein von S. Biagio ist seit langem von seinem alten Platz entfernt.

## ÜBER DIE'BÜCHER XIIII BIS XVIIII DER ANTIQUITATES HUMANAE DES VARRO.

Dass die Bücher XIIII — XVIIII der Antiquitates humanae im allgemeinen de temporibus handelten, ergiebt sich aus dem bekannten Zeugniss des Augustinus C. D. VI 3, 1: 'In sex itaque primis de hominibus scripsit, in secundis sex de locis, sex tertios de temporibus, sex quartos eosdemque postremos de rebus absolvit'; und damit stimmt überein die Disposition Varros selbst, die uns aus dem Anfang der vierten Hexade bei Nonius (p. 92 'Quadrifariam') erhalten ist: 'Et ea, quae ad mortales pertinent, quadrifariam dispertierim, in homines, in loca, in tempora, in res'.

Sichere, mit Angabe der Buchzahl überlieferte Fragmente giebt es aus diesem dritten Abschnitt der Res humanae nur folgende sechs:

- I. Charis. I p. 130. 34 K.: Idem (Varro) antiquitatum Romanarum libro XV: 'fros faenum messis'.
- II. a) Diomedes I p. 375. 21 K.: Idem (Varro) antiquitatum humanarum XV 'mortuos sallunt'.
  - b) Censorinus de die nat. XVII 14: Praeterea fieri potest, quod refert Varro, quodque Dioscorides astrologus scribit, Alexandriae inter eos, qui mortuos s[a]l[lu]nt, constare, hominem plus centum annos vivere non posse, id[que] co[r] hom[i]num declarare eorum, qui integri perierunt sine corporis tabe, ideo, quod multis annis pendendo cor omnis aetatis incrementa et deminutiones [ob]servent ('conseruere' Hultsch): et anniculi pendere duas drachmas, bimi quattuor, et sic in annos singulos usque ad quinquaginta accedere binas; ab iis centum drachmis a[bus]que anno quinqua-

gensimo item decedere in unoquoque binas; ex quo perspicuum sit, centensimo anno redire ad anni primi pondus nec longius vitam posse producere.

- III. Gellius V 4, 5 (daraus Nonius p. 100. 9 vgl. M. Hertz phil. Jahrb. 1862 p. 717): Varro libro XVI humanarum ita scripsit: 'Mortuus est anno duoetvicensimo rex fuit annos XXI.'
- IIII. Gellius I 16, 3: Varro in XVI humanarum: 'Ad Romuli initium plus mille et centum annorum est'.
  - V. Charis. I p. 77. 10 K.: Set Varro in Scauro 'baltea' dixit et Tuscum vocabulum ait esse; item humanarum XVIII.
- VI. Censorin. XVII 15: qui (Varro) libro antiquitatum XVIII ait fuisse Vettium Romae in augurio non ignobilem ingenio magno, cui[vi]s doct[i]ori ('docto' Hultsch) in disceptando parem; eum se audisse dicentem, si ita esset ut traderent historici de Romuli urbis condendae auguriis ac XII, vulturiis, quoniam CXX annos incolumis praeteriisset populus Romanus, ad MCC perventurum.

Nicht mit der Zahl, wohl aber mit dem Titel des Buches überliefert ferner Gellius folgendes Fragment:

VII. Gell. III 2. 2 sqq. (daraus Macrob. I 3, 3) M. Varro in libro rerum humanarum quem de diebus scripsit, 'homines' inquit 'qui inde a media nocte ad proximam mediam noctem in his horis XXIIII nati sunt, uno die nati dicuntur..... - Athenienses autem aliter observare idem Varro in ceden

libro scripsit. Cf. Censorinus XXIII 3 f.

Wenn nun eins von unsern sechs Büchern den Titel de diebus führte, so kann man mit großer Wahrscheinlichkeit annehmen, dass ebenfalls aus einem Buch der Antiquitates humanae, nicht aus einem eigenen Werke das Fragment stammt, das uns der sog. vollstandige Servius (cod. Fuldensis) aus Varro 'de saeculis' erhalten hat:

VIII. Serv. A. VIII 526 Varro de saeculis 'auditum [Tyrrhenae?] tubae de caelo' dicit.

Es liegt nun außerst nahe, oder vielmehr, es ist gradezu geboten, anzunehmen, dass drei weitere Bücher de annis, de lustris und de mensibus handelten; so dass, wenn nach varronischer Sitte ein Buch, als Einleitung, die Zeit überhaupt philosophisch, vielleicht unter dem Titel 'de aevo', betrachtete, damit der Inhalt für unsere sämmtlichen sechs Bücher gegeben ist.

Schwieriger ist es, die Reihenfolge festzustellen, in der diese igenstände behandelt waren. In der Lingua latina, in der sich ne ähnliche Gliederung findet (VI 4—11) sehen wir folgende nordnung: dies, annus, mensis, lustrum, saeculum, aevum; weil imlich zuerst die Bewegungen der Sonne zusammengefasst werm, ist das Jahr nicht, wie man nach der übrigen Reihenfolge warten sollte, hinter dem Monat, sondern vor demselben beindelt. Eine solche Abweichung ist aber nur in einer ganz urzen Auseinandersetzung gestattet, wo der Grund dem Leser rtwährend vor Augen steht; bei einer ausführlichen, mehrere ücher umfassenden Darstellung sind dagegen nur zwei Anordungen denkbar: entweder fing Varro beim dies an und gelangte hließlich in beständigem Aufsteigen zum saeculum, oder er schlug en entgegengesetzten Weg ein.

Nun scheinen von den oben mitgetheilten Fragmenten dem ihalte nach zwei dem Buche de saeculis anzugehören, nämlich . II (über die Dauer des menschlichen Lebens), das Diomedes em funfzehnten, und n. VI (das Augurium des Vettius), welches ensorinus dem achtzehnten Buche zuschreibt. Hinsichtlich eines eser beiden Fragmente muss demnach eine Tauschung obwalten. ass das funfzehnte Buch den Titel de saeculis führte, dafter richt das vorhin Bemerkte; denn alsdann wurden wir in der hat ein Buch für das Procemium übrig behalten: wogegen, wenn is achtzehnte Buch die saecula behandelte, nicht nur kein rooemium möglich wäre, sondern auch am Schluss unseres Abhnittes ein Buch verbleiben wurde, über dessen Inhalt vernunftige ermuthungen nicht aufgestellt werden können. Vollends entheidend ist eine genauere Betrachtung des Inhalts beider Frag-Denn während es völlig unerfindlich bleiben müsste, wie ie lange Auseinandersetzung über die ägyptischen Berechnungen er menschlichen Lebensdauer in das Buch de mensibus kam and wenn nicht die saecula, so muss ja das funfzehnte Buch die onate behandelt haben), so lasst sich wohl ein Weg denken, auf m Varro in dem Buche de mensibus zu der vettianischen Deutung r zwölf Geier auf die zwölf, der Stadt Rom bestimmten saecula langte. Die von Censorinus wörtlich mitgetheilte Fassung (Vetm, cuivis doctiori in disceptando parem) ergiebt nămlich, dass rro diese Deutung nicht als eigene Ansicht, sondern wie einen istreichen und witzigen Einfall gelegentlich mittheilte. Diese

gensimo item decedere in unoquoque binas; ex quo perspicuum sit, centensimo anno redire ad anni primi pondus nec longius vitam posse producere.

- III. Gellius V 4, 5 (daraus Nonius p. 100. 9 vgl. M. Hertz phil. Jahrb. 1862 p. 717): Varro libro XVI humanarum ita scripsit: 'Mortuus est anno duoetvicensimo rex fuit annos XXI.'
- IIII. Gellius I 16, 3: Varro in XVI humanarum: 'Ad Romuli initium plus mille et centum annorum est'.
  - V. Charis. I p. 77. 10 K.: Set Varro in Scauro 'baltea' dixit et Tuscum vocabulum ait esse; item humanarum XVIII.
  - VI. Censorin. XVII 15: qui \( \forall Varro \rangle \) libro antiquitatum XVIII ait fuisse Vettium Romae in augurio non ignobilem ingenio magno, cui[vi]s doct[i]ori \( \forall docto \cdot Hultsch \rangle \) in disceptando parem; eum se audisse dicentem, si ita esset ut traderent historici de Romuli urbis condendae auguriis ac XII vulturiis, quoniam CXX annos incolumis praeteriisset populus Romanus, ad MCC perventurum.

Nicht mit der Zahl, wohl aber mit dem Titel des Buches uberliefert ferner Gellius folgendes Fragment:

- VII. Gell. III 2. 2 sqq. (daraus Macrob. I 3, 3) M. Varro in libro rerum humanarum quem de diebus scripsit, 'homines' inquit 'qui inde a media nocte ad proximam mediam noctem in his horis XXIIII nati sunt, uno die nati dicuntur....
   Athenienses autem aliter observare idem Varro in codem
  - Athenienses autem aliter observare idem Varro in codem libro scripsit. Cf. Censorinus XXIII 3 f.

Wenn nun eins von unsern sechs Büchern den Titel de diebus führte, so kann man mit großer Wahrscheinlichkeit annehmen, dass ebenfalls aus einem Buch der Antiquitates humanae, nicht aus einem eigenen Werke das Fragment stammt, das uns der sog vollständige Servius (cod. Fuldensis) aus Varro 'de saeculis' erhalten hat:

VIII. Serv. A. VIII 526 Varro de saeculis 'auditum sonum [Tyrrhenae?] tubae de caelo' dicit.

Es liegt nun äußerst nahe, oder vielmehr, es ist gradezu geboten, anzunehmen, dass drei weitere Bücher de annis, de lustris und de mensibus handelten; so dass, wenn nach varronischer Sitte ein Buch, als Einleitung, die Zeit überhaupt philosophisch, vielleicht unter dem Titel 'de nevo', betrachtete, damit der Inhalt für unsere sammtlichen sechs Bücher gegeben ist.

Schwieriger ist es, die Reihenfolge festzustellen, in der diese Gegenstände behandelt waren. In der Lingua latina, in der sich eine ähaliche Gliederung findet (VI 4—11) sehen wir folgende Anordnang: dies, annus, mensis, lustrum, saeculum, aevum; weil nämlich zuerst die Bewegungen der Sonne zusammengefasst werden, ist das Jahr nicht, wie man nach der übrigen Reihenfolge erwarten sollte, hinter dem Monat, sondern vor demselben behandelt. Eine solche Abweichung ist aber nur in einer ganz kurzen Auseinandersetzung gestattet, wo der Grund dem Leser fortwährend vor Augen steht; bei einer ausführlichen, mehrere Bücher umfassenden Darstellung sind dagegen nur zwei Anordnungen denkbar: entweder fing Varro beim dies an und gelangte schließlich in beständigem Aussteigen zum saeculum, oder er schlug den entgegengesetzten Weg ein.

Nun scheinen von den oben mitgetheilten Fragmenten dem Inhalte nach zwei dem Buche de saeculis anzugehören, nämlich n. II (über die Dauer des menschlichen Lebens), das Diomedes dem funfzehnten, und n. VI (das Augurium des Vettius), welches Censorinus dem achtzehnten Buche zuschreibt. Hinsichtlich eines dieser beiden Fragmente muss demnach eine Tauschung obwalten. Dass das funfzehnte Buch den Titel de saeculis führte, dafür spricht das vorhin Bemerkte; denn alsdann wurden wir in der That ein Buch für das Procemium übrig behalten: wogegen, wenn das achtzehnte Buch die saecula behandelte, nicht nur kein Procemium möglich wäre, sondern auch am Schluss unseres Abschnittes ein Buch verbleiben wurde, über dessen Inhalt vernunftige Vermuthungen nicht aufgestellt werden können. Vollends entscheidend ist eine genauere Betrachtung des Inhalts beider Fragmente. Denn während es völlig unerfindlich bleiben müsste, wie die lange Auseinandersetzung über die agyptischen Berechnungen der menschlichen Lebensdauer in das Buch de mensibus kam (und wenn nicht die saecula, so muss ja das funfzehnte Buch die Monate behandelt haben), so lässt sich wohl ein Weg denken, auf dem Varro in dem Buche de mensibus zu der vettianischen Deutung der zwölf Geier auf die zwölf, der Stadt Rom bestimmten saecula gelangte. Die von Censorinus wörtlich mitgetheilte Fassung (Vettium, cuivis doctiori in disceptando parem) ergiebt namlich, dass Varro diese Deutung nicht als eigene Ansicht, sondern wie einen geistreichen und witzigen Einfall gelegentlich mittheilte. Diese

Gelegenheit ergab sich aber, wenn Varro die zwölf Geier so erklärte, dass die Götter dem Romulus ihren Schutz während aller zwölf Monate des Jahres versprachen. Freilich hatte das Romelische Jahr nur zehn Monate; aber das zwölfmonatliche Jahr gekt stets als den Göttern heilig (ebendeshalb wird seine Einsetzung erst dem Numa zugeschrieben), und die römischen Götter durften wohl in ihrer Sprache reden.

Also nicht das achtzehnte, sondern das funfzehnte Buch führte den Titel de saeculis, und damit ergiebt sich folgende Anordnung unserer sechs Bücher:

lib. XIIII procemium (de aevo)

lib. XV de saeculis

lib. XVI de lustris

lib. XVII de annis

lib. XVIII de mensibus

lib. XVIIII de diebus.

Es ist dies bekanntlich genau dieselbe Disposition, welche Censorinus in dem zweiten Theil seiner Schrift de die natali (c. XVI ff.) befolgt. Er beginnt hier mit philosophischen Betrachtungen über die Zeit im allgemeinen, und theilt darauf die Betrachtung der saecula, lustra u. s. w. so ein, dass er zuerst immer ihre naturliche Bedeutung, sodann ihre Bedeutung im römischen Staate bespricht. Eine so genaue Disposition hatte Censorinus nicht mit so vielen gelehrten Kenntnissen durchführen konnen, wie er es thut, wenn er dieselbe nicht bereits, kleine Zusätze vielleicht abgerechnet, in seiner Quelle vorgefunden hätte. Diese Quelle hat er zwar mit großer Einsicht und ohne erheblicht Fehler, so viel wir sehen können, aber so gut, wie wörtlich ohne Abweichungen der Anordnung auch nur im einzelnen augeschrieben, wie sich unter anderem aus folgendem sehr bezeichnenden Fall ergiebt. Ueber die Dauer des menschlichen Lebens erzählt nämlich Censorinus (XVII 3. 4) vollig übereinstimmend mit Plinius (h. n. VII 48 [49] und 49 [50]) Folgendes:

## Censorin

Plinius § 153

Poetae quidem multa incredibilia scripserunt de

Hesiodus, qui primus aliqua de hoc prodidit, fabulose ut reor multa de hominum aevo referens

"Herodotus apud quem legimus,

§ 154 Anacreon poeta Ar-

Arganthonion Tar[t]essiorum re- ganthonio, Tartessiorum regi CL gem CL annorum fuisse, aut tribuit annos. 155 .... memo-Ephorus, qui tradit Arcadas dicere rans... Ephorus Arcadum reges apud se reges antiquos aliquot CCC annis.... vixisse ad CCC vixisse annos

Verum haec ut fabulosa prae-

quae omnia inscitia temporum acciderunt

Epigenes in CXII annis longissimam vitam constituit, Berosus impleri negavit posse, Berosus autem CXVI.

§ 160 Epigenes CXII annos excedi ('exedit' Gill.) CXVII.

Hätte Plinius dies, wie er im Index auctorum angiebt, alles in den ursprünglichen Quellen, bei Hesiod, Anakreon, Ephorus, Epigenes, Berosus u. s. w. gefunden, so bliebe nur die Annahme ubrig, dass Censorinus hier den Plinius ausschrieb. Allein das ist nicht der Fall, sonst würde der Erstere nicht statt des Anakreon, der bei Plinius sowohl § 154, wie im Verzeichniss der Quellen genannt wird, richtig den Herodot erwähnen; denn dieser berichtet in der That I 163: ἀπικόμενοι δὲ ἐς τὸν Ταρτησσὸν προςφιλέες εγένοντο τῷ βασιλέι τῶν Ταρτησσίων τῷ οὔνομα μεν ην Αργανθώνιος, έτυράννευσε δὲ Ταρτησσοῦ ὀγδώκοντα ἔτεα, ξβίωσε δὲ τὰ πάντα εἴκοσι καὶ έκατὸν, und zwar wird in der letztgenannten Zahl für εἴκοσι nicht etwa, übereinstimmend mit Plinius und Censorinus, πεντήκοντα zu schreiben sein, sondern auch dieser gemeinschaftliche Irrthum beider ein neuer Beweis dafür sein, dass sie aus derselben Mittelquelle schöpften. - Nun giebt Plinius die Angaben der Schriftsteller im eigentlichen Text in anderer Reihenfolge, als Censorin, im Index auctorum aber weicht er, gegen seine Gewohnheit, von seiner im Text gebrauchten Anordnung ab und stimmt genau mit Censorinus; es ergiebt sich demnach unzweifelhaft, dass dieser die Anordnung der gemeinschaftlichen Quelle auf das Sorgfältigste beibehielt, dass Plinius dieselbe ein wenig freier verarbeitete, aber seinen Index nicht nach der eigenen Ausarbeitung, sondern nach der von ihm benutzten Ouelle anfertigte.

Es fragt sich nun, ob Censorinus, der so genau mit der oben gefundenen Disposition der Antiquitates humanae stimmt, und der so wortlich seine Quelle ausgeschrieben haben muss, auf Varro, sei es direct, sei es indirect, zurückzuführen ist, oder ob seine Darstellung eine von dem letzteren wesentlich unabhängige ist.

Die Antiquitates humanae werden von Censorinus allerdings nur einmal citirt (C. XVII 15 - fragm. VI); an einer zweiten Stelle aber wird zwar nur Varro schlechthin genannt, doch ergiebt sich die Benutzung unseres Werkes vollig sicher durch die Vergleichung mit einem andern Schriftsteller (C. XVII 14 vgl. mit Außerdem wird Varro in dem hierher-Diom. I 375 Fragm. II). gehörigen Abschnitt des Censorinus (abgesehen von den hier nicht in Betracht kommenden Citaten 'de scaenicis originibus' XVII 8) sechs Mal genannt: XVII 6; 11; XX 2; XXI 1; 5; XXII 10; und auch diese Citate konnen dem Inhalt nach größtentheils aus keinem anderen Werke als den Antiquitates humanae entlehnt sein. Eine erhebliche Anzahl weiterer Varrocitäte bei Censorinus ergiebt sich durch die Vergleichung mit anderen oft übereinstimmenden Schriftstellern, die den Varro ausdrücklich erwähnen, Gellius, Macrobius, Servius, Laurentius Lydus und Anderen (am beweisendsten ist wohl die längere Auseinandersetzung XXIII 3 vgl. mit Gellius III 2 - Macrob. I 3, 3; Plin. II 77 (79) 188; Pol. Silv. p. 341 M.; Isidor. n. r. e. B. c. 1 - Reiff. Fragm. Nr. 113 p. 149; Io. Lydus de mens. II 1 p. 3; Servius A. V 738; oben Fragm. VII); wit denn überhaupt, soweit wir nur irgend nachkommen können, in diesem ganzen Abschnitt des Censorinus, abgesehen von den nachher zu bezeichnenden Ausnahmen, nichts steht, was nicht mit Wahrscheinlichkeit auf Varro zurückzuführen ware.

Es kann demnach als so gut wie sicher betrachtet werden, dass dasjenige Werk, zu dem Censorinus, wie sich vorhin ergab, in dem Verhältniss einer so engen Abhängigkeit steht, kein anderes ist, als die Antiquitates humanae des Varro. Als Einlagen aus späteren Schriftstellern oder aus anderen Varronischen Werken ergeben sich nur: die Auseinandersetzung über die ludi saeculares XVII 7-13, welche die im J. 737, also mindestens dreissig Jahre nach Abfassung der Antiquitates interpolirten Commentare der Quindecimviri (Mommsen Rom. Chron.<sup>2</sup> p. 185) kennt; die Angabe, dass das lustrum ursprunglich vierjährig gewesen sei, eine Hypothese, die erst durch Caesars Kalenderreform, also jedenfalls nach der Herausgabe der Antiquitäten aufkam (Rom. Chron. p. 167), sowie die damit verbundene Notiz, dass es im Ganzen 75 (oder wie wohl mit Borghesi zu lesen ist 72; während Mommsen Staatsrecht 2, 316 die handschriftliche Lesung vertheidigt) Censuren gegeben habe (C. XVIII 13-15); die Beschreibung des

Julianischen Jahres (XX 7—12), endlich C. XXI 7 ff. mit verschiedenen Angaben aus nachvarronischer Zeit.

Bedurften die unabhängig von einander gewonnenen sich gegenseitig so sehr bestätigenden zwei Resultate, das über die Disposition jener sechs Bucher der Antiquitates, und das, nach dem die Antiquitates im zweiten Theil des Censorinus erhalten sind. - bedürften diese beiden Resultate überhaupt noch eines Beweises, so wurde derselbe sich aus einer genauen Betrachtung der erhaltenen Fragmente ergeben. Nach Gellius kamen in dem sechzehnten Buche, welches, wenn unsere Berechnung richtig war, de annis handelte, die Worte vor: 'Ad Romuli initium plus mille et centum annorum est.' Nun wissen wir aus Arnobius (V 8), dass Varro von der ersten ogygischen Fluth bis auf das Consulat des Hirtius und Pansa 'annorum milia nondum duo' rechnete; bringt man die kleine durch Abrundung ('Plus' und 'Nondum') entstandene Differenz in Abrechnung, so stimmt die Zeit, zu welcher die ogygische Fluth nach Varro bei Arnobius stattfand, weschtlich mit derjenigen, welche in unserm Fragment bezeichnet wird; es kann als völlig sicher betrachtet werden, dass das Fragment von der ersten ogygischen Fluth handelt. Aber wie ist die Erwähnung dieser Fluth in das Buch de annis gekommen? Censorinus schliesst seine Auseinandersetzung über die Jahre mit einer kurzen Uebersicht über die Chronologie, welche, wenn irgend etwas im ganzen Censorinus, den Charakter einer vom Verfasser selbst willkürlich eingeschobenen Abschweifung zu tragen scheint. dieser Uebersicht erfahren wir, dass Varro in der bekannten Weise die ganze Zeit in drei Perioden theilte: in das tempus adnlow. μυθικόν, Ιστορικόν; die zweite dieser Perioden reichte bis zur ersten Olympiade, die erste bis zur ogygischen Fluth Unzweiselhaft aus der hier von Censorinus ausge-(XXI 2). schriebenen Stelle ist unser Fragment entnommen, das beweist schon die Form desselben, die erkennen lässt, dass der cataclysmus prior in einem chron'ologischen Zusammenhang erwähnt war. - Auch hier ergiebt sich in ganz überraschender Weise, wie genau Censorinus den Varro auch da ausschrieb, wo die Darstellung noch am meisten den Schein eines Zusatzes des Verfassers selbst erweckt.

Aus dem achtzehnten Buch, das de mensibus gehandelt haben muss, hat Charisius das Wort Baltea erhalten (Fragm. V). In einer 58 GRUPPE

eigenthümlichen Bedeutung, nämlich vom Thierkreis, gebrau dieselbe Vocabel der sogenannte Manilius (I 679: 'Set nitet ingstellatus balteus orbe'), der wie ich bei anderer Gelegenheit zeigen hoffe, in gewissen Partien wörtlich den Varro ausschri Dass er es auch hier that, ist um so wahrscheinlicher, da Csorinus (XXII 1. 2) ebenfalls in seiner Auseinandersetzung üldie Monate den Orbis signifer erwähnt. Es giebt, sagt er, zweier Arten von Monaten; secundum solem fit mensis, dum sol unu quodque in zodiaco orbe signum percurrit, lunaris est autem te poris quoddam spatium a nova luna. —

Die drei Worte 'Fros, faenum, messis' des Fragm. I ergeb nicht viel, jedenfalls aber macht es keine Schwierigkeiten, dieselb im funfzehnten Buch unterzubringen. Wahrscheinlich standen s am Anfang des Buches, wo die Begründung der hier zuerst e scheinenden Sonderung in tempora civilia und naturalia gegebe gewesen sein muss. Die bürgerlichen Zeiten, so ungefähr ma der Zusammenhang gewesen sein, haben die Menschen in ve schiedenen Staaten verschieden festgesetzt; die natürlichen Zeite dagegen sind von der Natur selbst begründet: nach dem Lauf der Sonne Tag und Nacht; nach dem Monde der Monat; nac der Zeit der Belaubung, des Heuens, des Erntens und des Winter die Jahreszeiten und das Jahr, u. s. w. - Unklar ist nur noch die Beziehung von Fragm. III: 'Mortuus est anno duoetvicensimo rex fuit annos XXI', und hier ist die Möglichkeit eines handschriftlichen Irrthums nicht ausgeschlossen. Es scheint nämlich als handelte das Fragment von der bekannten persischen Sitte, bei Berechnung der Regierungszeit das Jahr, in dem ein König gestorben ist, demselben noch voll mit anzurechnen (nur so scheint die eigenthumliche doppelte Zeitangabe sich zu erklären), und als wurde diese Sitte an dem Beispiel des Xerxes erläutert, welcher zwar nur einundzwanzig Jahre regierte, aber weil er in den ersten Monaten des zweiundzwanzigsten starb, in den Annalen mit zweiundzwanzig Jahren verzeichnet ist. - Wäre diese Combination, die vorläufig nur eine Vermuthung ist, richtig, so würde wohl statt XVI bei Nonius (in unsern Handschriften des Gellius fehlt die Zahl) XVII gelesen, und das Fragment dem Buche de annis zuertheilt werden müssen. - Uebrigens, so genau auch bei Censorinus die Antiquitates humanae erhalten sind, so scheint er dieselben doch nicht selbst gelesen zu haben. Dafür spricht, dass an dieser fast ganz aus Varro entlehnten Darstellung der Name desselben meist nur da genannt wird, wo der varronische Ursprung der Stelle sich auch aus anderen Schriftstellen ergiebt; so dass eine gemeinschaftliche Quelle zu Grunde zu liegen scheint. Ferner, so vorzüglich im allgemeinen die Darstellung des Censorinus genannt werden muss und genannt worden ist, so finden sich doch einige Irrthumer, die unmöglich dem Varro zuzuschreiben sind, aber auch nicht von Censorinus begangen sein können, da sie sich außer bei ihm auch bei anderen von ihm unabhängigen Schriftstellern finden. So steht es durch das doppelte Zeugniss des Varro (L. L. VI 4; Serv. A. II 268) völlig fest, dass dieser Grammatiker das Conticinium, unzweifelhaft richtig, von der mitternächtlichen Ruhe verstand; Censorinus (XXIIII 2) und mit ihm Macrobius (I 3, 12) und Servius (A. III 584) erklärt es absurd von dem Aufhören des Hahnenrufs am Morgen. Am schwerwiegendsten aber und was, wie mir scheint, allein die ganze Frage entscheiden würde, ist, dass Censorinus (c. XX) mit Macrobius (I 13, 14) wörtlich nicht nur in denjenigen Abschnitten stimmt, die aus Varro entnommen sein müssen, sondern auch in denjenigen, die, wie wir sahen, aus einer andern Quelle eingeschoben sind. Macrobius und Censorinus schöpfen hier also aus demselben jüngeren Schriftsteller. Denselben zu ermitteln ist mir nicht geglückt; jedenfalls muss er nach dem Jahr 138 geschrieben haben, da in diesem Jahr nach Censorinus XXI 10 der Siriusaufgang mit dem Anfang des ägyptischen Jahres übereinstimmte. Da ferner Macrobius (I 12, 37) nichts davon weiß, dass Commodus seinen Namen gleich Caesar, Augustus u. s. w. in den Kalender aufnehmen liess (Herod. I 14, 9; p. 28. 10 Bekk.), so muss die gemeinschaftliche Quelle des Censorinus und Macrobius vor das Zeitalter des Commodus gesetzt werden. — Das würde recht gut zu Suetons Prata passen, die Reifferscheid (p. 177-184; p. 474) als Quelle des Censorinus aufstellt; aber einmal ist es wenig wahrscheinlich, dass ein Schriftsteller wie Sueton den Varro so genau ausschrieb, dass noch sein Excerpent wörtlich mit demselben stimmt; zweitens aber zeigen die aus den Prata namentlich in Isidors rerum natura erhaltenen Fragmente die möglichst großen Abweichungen von Censorinus; Abweichungen, die, wie das Zeugniss anderer oft mit Isidorus übereinstimmender Schriftsteller beweist, nicht auf einem Irrthum dieses, sondern nur auf der Ver-

## 60 GRUPPE, ANTIQUITATES HUMANAE DES VARRO

schiedenheit der Quelle beruhen konnen. — Hauptgrund für die Annahme, dass dem Censorinus Suetons Prata zu Grunde liegen, war wohl die bekannte Stelle XX 2 'Sed magis Iunio Gracchano et Fulvio et Varroni et Suetonio aliisque credendum'. Allerdings ist anzunehmen, dass nur der an letzter Stelle bezeichnete Schriftsteller, welcher die übrigen citirte, benutzt sei; aber an jener Stelle steht eben nicht Sueton, sondern 'Alii', worunter sich höchst wahrscheinlich nur ein einziger Alius versteckt. Wer es aber ist, darüber auch nur Vermuthungen aufzustellen, gestattet uns unsere so lückenhaste Kenntniss der Litteratur des zweiten Jahrhunderts nicht.

Berlin.

O. GRUPPE.

## ÜBER DEN PROTREPTIKOS DES ARISTOTELES.

Die Dialoge des Aristoteles sind in neuester Zeit vielfach besprochen worden und haben in J. Bernays, V. Rose und E. Heitz Bearbeiter gefunden, durch die das vorhandene dürftige Material ziemlich erschöpft scheint. An Nachträgen im Einzelnen wird es jedoch nicht sehlen und einen solchen glaube ich hinsichtlich des regozgenzung geben zu können. Er betrifft die Form und Abfassungszeit dieser Schrift.

Ueber die Form des Protreptikos hatte sich Bernays zweifelnd geäußert. Er ließ es unentschieden, ob wir uns ihn in dialogischer oder oratorischer Form zu denken hätten. Rose Aristot. pseudep. S. 68 neigt dazu ihn für einen Dialog zu halten. Bestimmter sprach sich Heitz Verl. Schr. S. 196 f. aus. Er findet es sehr wahrscheinlich, dass der Protreptikos oratorische, nicht dialogische Form hatte und schließt dies hauptsächlich aus der Widmung an Themison, weil sich für einen Dialog kein zweites Beispiel einer Widmung nachweisen lasse. Die gleiche Ansicht halt Heitz auch zu den Fragm. S. 46 fest. Dagegen halt es Usener im Rhein. Mus. 28, 396 A. 2 nach der Abhandlung von Ingram Bywater im Journal of Philology II 55 ff. und nochmaliger Prüfung des Verhaltnisses, das zwischen dem ciceronischen Hortensius und der aristotelischen Schrift besteht, für ausgemacht, dass der Protreptikos ein Dialog gewesen sei. Die Bestimmtheit, mit der Usener seine Ansicht vorträgt, ist für mich der Anlass zu der folgenden Untersuchung geworden. - Sehen wir einmal von den Grunden ab, auf die er sich stützt und die doch alle schließlich in dem Verhältniss zusammenlaufen, das er zwischen der eiceronischen und aristotelischen Schrift statuirt, und werfen die Frage auf, was für

eine Vorstellung wir uns, wenn wir von dem Hortensius Ca Nichts wüssten, über die Form des Protreptikos bilden war Nach dem Titel würden wir ihn für eine Rede halten. giebt auch Rose zu, der Aristot. ps. S. 68 sagt: λόγον p significare titulus videtur. Man bedenke nur Bezeichnungen ἐπιδειχτιχός, πρεσβευτιχός und andere, wie besonders die Sinne nach näher stehenden συμβουλευτικός und παραμυθητε nach Analogie dieser Titel scheint προτρεπτικός gebildet zu und das zu ergänzende λόγος die engere Bedeutung von "R zu haben. In dieser Meinung wird man bestärkt oder musste wenigstens bestärkt werden, weil ich bis jetzt eine dialogi Schrift mit gleichartigem Titel nicht habe auffinden können. denkt zunächst an den pseudo-platonischen Kleitophon, der Nebentitel προτρεπτικός trägt. Aber beim Lesen dieses Dis uberzeugt sich Jeder leicht, dass hier nicht λόγος, sondern ε oder φιλόσοφος zu erganzen ist¹); nicht die Schrift soll als. ermahnende, protreptische bezeichnet werden, sondern der Ge stand, mit dem sie sich beschäftigt, soll dadurch angegeben den, Sokrates der protreptische Philosoph δ προτρεπτικ Schon mehr ins Gewicht fällt die Berufung auf den aristotelis Dialog Έρωτικός. Es scheint am einfachsten diesen Titel liber amatorius zu erklären. Doch spricht dagegen die Anal andrer Titel. Der platonische Πολιτικός meint nicht e politischen Dialog, sondern den πολιτικός ἀνήρ, dessen Defin er sucht; hier ist der Titel und seine Auffassung durch den : lichen Σοφιστής geschützt. Als Nebentitel für den Euthv finden wir bei Diog. III 59 Equotinos und dass wir darin 1 eine Charakterisirung dieses Dialogs als eines eristischen se daran hindert uns das folgende Wort. Denn der Gesammt

<sup>1)</sup> Dass dies keine ungewöhnliche Bedeutung war, sieht man aus P IV 39: Φιλόσοφος, διαλεπτικός, θεωφητικός, ποοτοεπτικός, διδα λικός πτλ.

<sup>2)</sup> Oder sollte Jemand doch λόγος ergänzen wollen, so könnte c nicht der ganze Dialog, der nicht ermahnen will, sondern nur die Rede Kleitophon gemeint sein, in der er den Sokrates bewegen will, von s bisherigen Lehrweise abzugehen. In diesem Falle würde also der Nebel des Kleitophon nicht blos keinen Gegenbeweis, sondern sogar einen I für die Ansicht liefern, dass προτρεπτικός mit zu ergänzendem λόγος Rede bedeutet.

den Thrasyllos dem Dialoge gab, lautet Εὐθύδημος ἢ Ἐριστικός, ανατρεπτικός. Die Charakterisirung wird also erst mit ανατρεπτικός gegeben und Έριστικός muss vielmehr ein Name sein; es ist nur der Gattungsname des Euthydemos, der ein Eristiker Auch die Nebentitel der pseudo-platonischen Schriften war. Ίππαργος ἢ Φιλοχερδής und Έπινομίς ἢ νυχτερινός σύλλογος η φιλόσοφος gehören hierher; denn sie zeigen, dass man die personliche Fassung der Titel φιλοπερδής und φιλόσοφος der sachlichen περὶ φιλοχερδείας und περὶ φιλοσοφίας vorzog. Hierauf stütze ich mich bei der Deutung des Titels Olxovoulxós. den ein xenophontischer Dialog trägt. Der Titel hätte ebenso gut lauten können περὶ οἰκονομίας; der Inhalt wäre dadurch ebenso richtig bezeichnet worden und wird thatsächlich so bezeichnet in den ersten Worten des Dialogs: ήκουσα δέ ποτε αὐτοῦ καὶ περὶ οξαονομίας τοιάδε διαλεγομένου. Aber schon die bald folgenden Worte zeigen, wie für Xenophon die Bestimmung der olxovoula und ihrer Aufgaben zusammenfällt mit der des olxovóuoc. krates fragt § 2: ή καὶ ωσπερ τούτων των τεχνων έχοιμεν αν είπεῖν δ, τι ἔργον έκάστης, οὕτω καὶ τῆς οἰκονομίας δυναίμεθ' αν είπειν ο, τι έργον αὐτης έστι; Und Kritobulos antwortet: δοχεί γοῦν οἰχονόμου ἀγαθοῦ εἶναι εὖ οἰχεῖν τὸν ξαυτοῦ οἶχον. Für οἰχονόμος wird dann § 3 οἰχονομιχὸς gesetzt. Erscheint schon hierdurch der Titel οἰχονομικὸς sc. ἀνήφ gerechtfertigt, so noch mehr, wenn wir bedenken, dass der Haupttheil des Oekonomikos von c. 7 an eine Unterredung zwischen Sokrates und Ischomachos ist. Dieser ist das Muster eines οἰχονομιχὸς und setzt auf Fragen des Sokrates das Wesen seiner Kunst auseinander. Wo die Persönlichkeit eines οἶχονομικὸς sich so vordrängt, da lag es nahe der Schrift den Namen Oixovoucnos zu geben. Diese Erklärung des Titels der xenophontischen Schrift wird bestätigt durch die Titel zweier anderer Schriften desselben Autors, die die gleiche Erklärung zulassen, des Ίππαρχικός und des Κυνηyerexóg. In der einen werden die Pflichten und Erfordernisse eines tüchtigen Reitergenerals auseinandergesetzt, cf. de r. equ. Schl. Hipparch. 3, 1. 4, 1. 4, 6. 5, 1. Mit andern Worten, es wird geschildert der sich zu einem Reitergeneral, ἵππαρχος, eignet, der *ξππαρχικός*. Dasselbe geschieht hinsichtlich des Jägers im Kynegetikos. Nachdem Xenophon von andern Eigenschaften eines tüchtigen Jägers gesprochen hat, fährt er 2, 2 fort: 800 de nai

οία δεί παρεσκευασμένον έλθειν έπ' αὐτὸ φράσω καὶ αὐ; καὶ τὴν ἐπιστήμην ἑκάστου, ἵνα προειδώς ἐγχειρῆ τ ἔργω. Er beabsichtigt also alles das anzugeben, was zur Kur des Jagens gehört, was das Wesen des Kurnyerends ausmach Aber alle diese zu Gunsten der oben gegebenen Deutung vi Olnovouixòs sprechenden Momente scheinen überwogen zu we den durch das Zeugniss Ciceros im Cato m. 17, 59: quam copio: ab eo (Xenophonte) agri cultura laudatur in eo libro, qui est c tuenda re familiari, qui Oeconomicus inscribitur und de off. 24, 87: has res (sc. quibus res familiaris quaeritur) commodissim Xenophon Socraticus persecutus est in eo libro, qui Oeconomica inscribitur. Aus beiden Stellen hat man herauslesen wollen, das zu Oeconomicus zu ergänzen sei liber; dann müsste Cicero aller dings Οἰχονομικὸς sc. λόγος verstanden haben. Aber dass jene der Fall sei, bestreite ich, ich finde in beiden Stellen nur di einfache Angabe des Titels, Nichts was auf eine Erklärung des selben in einem oder dem andern Sinne leitete. Kehren wir jetz zu dem Titel des aristotelischen Dialogs Egweinog zurück, so werden wir nicht mehr geneigt sein Έρωτικός sc. λόγος - liber amatorius, sondern nach Analogie der andern Titel, die wir besprochen haben, sc. ἀνὴρ zu erklären. An die persönlichen Verhältnisse dieses ἐρωτικός, der, sei es als Gegenstand, sei es als Theilnehmer der Unterredung eine Hauptrolle im Dialoge spielte. wurden allgemeinere Erörterungen über die Liebe angeknüpft. Bisher bin ich von der Voraussetzung ausgegangen, dass der Epwτικός ein Dialog sei, und habe bewiesen, dass in diesem Falle aus dem Titel Έρωτικὸς sich der Gebrauch von λόγος zur Bezeichnung eines Dialogs nicht erschließen lässt. Aber jene Voraussetzung ruht nicht auf sicherem Grunde. Weder Rose noch Heitz liefern den Beweis dafür und ebenso wenig lässt es sich aus dem Wenigen, was uns gerade über diese Schrift aus dem Alterthum erhalten ist, folgern, dass sie dialogische Form hatte. Weit mehr werden wir durch den Titel zu der entgegengesetzten Annahme getrieben, dass der Erotikos eine Schrift von oratorischer Denn was mir aus dem Altherthum unter diesem Namen bekannt ist, sind lóyot im eigentlichen Sinne, Reden, keine Gespräche. Die ältesten erhaltnen Beispiele dieser Gattung sind die Rede des Lysias im platonischen Phädros und die Gegenreden des Sokrates. Die Rede des Lysias wird ξοωτικός genannt p. 263 D cf. 227 C. Mit demselben Titel besitzen wir eine unter dem Namen des Demosthenes gehende Rede. Wenn zu Anfang derselben von τὰ πλείστα τῶν ἐρωτικῶν συγγραμμάτων gesprochen wird, so weist dies darauf hin, dass in jener Zeit1) solcher ἐρωτιχοί, d. h. Reden eine große Anzahl existirten. aber Schriften dieser Form unter dem Namen ¿que exol im Umlauf waren, desto mehr musste dieser Titel sich gerade an Schriften dieser bestimmten Form festsetzen und konnte nicht leicht auf eine Schrift dialogischer Form übertragen werden. spätern Alterthum ist uns noch der Erotikos des Themistios erhalten. Doch soll darauf, dass gerade die Schrift dieses Kenners und Verehrers des Aristoteles oratorische Form hat und dass Themistios in den Titeln seiner Schriften die aristotelischen (Σοφιστής, Προτρεπτικός, Έρωτικός) nachbildete, kein Gewicht gelegt werden; denn Themistios handhabte eben nur die oratorische Form und so kann die Nachahmung der aristotelischen Schriften bei den Titeln ihr Bewenden gehabt haben. Von mehr Bedeutung ist für uns der Erotikos des Plutarch; denn auf Grund dieser Schrift, die ein Dialog ist, könnte der Einwand erhoben werden, dass έρωτικός denn doch nicht immer eine fortlaufende, zusammenhängende Rede, sondern bisweilen auch eine Darstellung in wechselnder Rede, ein Gespräch bezeichne. Vor diesem Einwande konnte man sich leicht retten, indem man darauf hinwiese, dass Plutarch ein späterer Schriftsteller ist, und dass, wenn in seiner Zeit λόγος gleichmässig für die Bezeichnung jedes litterarischen Werkes gebraucht wurde, dies noch nicht für die Zeit des Aristoteles gilt. Aber wir brauchen noch nicht einmal zu diesem Mittel unsre Zuflucht zu nehmen. Es darf nicht übersehen werden, dass der Dialog, dem Plutarch den Namen Έρωτικός gab, einer von denen ist, die sich nicht unmittelbar vor dem Leser abspielen, sondern ihm durch einen Andern, hier den Autobulos, erzählt werden. Sah Plutarch auf diese Einkleidung des Dialogs in eine Erzählung, so konnte er ihm mit Fug und Recht den

¹) Diese Zeit ist entweder die Zeit des Aristoteles selber oder die unmittelbar folgende. Mit Recht hat schon Dindorf Demosth. VII S. 1418 zur Zeitbestimmung § 46 verwandt; die Rede müsse bald nach der Zeit des Timotheos und Archytas verfasst sein. Wir dürfen die Abfassungszeit deshalb nicht zu welt herabrücken, weil diese Beispiele jung (ὑπογυιότερα) heißen im Vergleich mit Perikles und Alkibiades.

Titel eines Epweixòg in dem Sinne einer Rede geben. er dies wirklich that, machen die Worte des Flavianus p. 7491 ἄφελε τοῦ λόγου κτλ. höchst wahrscheinlich; denn der Vortr des Autobulos wird hier λόγος genannt und seinem Inhalte na ist er ein ερωτικός. Das Gewicht dieses Grundes wird verstär durch den Anhang der Schrift: Ἐν Ἑλικῶνι φής, ὧ Αὐτόβουλ τοὺς περὶ Ἐρωτος λόγους γενέσθαι, οὓς ατλ. Denn der eigen liche Dialog wird hier mit Lóyos - der Plural ist zu beachten und nicht mit λόγος bezeichnet. Der plutarchische Erotikos kan also keinenfalls dazu verwandt werden, die Deutung des aristo telischen Equitinos als einer Rede zu widerlegen. Er selber is ja nichts Anderes als eine Rede oder ein Vortrag erotischen In halts, und man gibt den Titel desselben schwerlich richtig wieder wenn man ihn durch amatorius liber übersetzt. Die Hauptsach ist hiermit für uns erwiesen: das Wort lóyog bezeichnet in den Titel der uns bekannten Eowtexoù eine Rede. Es bleibt dabei die Möglichkeit, dass auch bei Aristoteles wie bei Plutarch der λόγος nur die Form der Einkleidung für einen Dialog war. Noch anderes führt dazu unter ¿Eqwixòs gerade eine Rede zu ver-Bezeichnete der Titel Epwende ganz allgemein eine Schrift erotischen Inhalts, warum findet sich denn negì kourog (Diog. III 59) und nicht Epwruzog als Nebentitel des platonischen Phädros? Und wie will man es unter jener Voraussetzung erklären, dass Diog. V 43 unter den Schriften des Theophrast einen Έρωτικός und eine περί έρωτος als zwei verschiedne Werke aufführt? Kommt hiergegen in Betracht, dass Diog. II 105 unter den Dialogen des Euklides auch einen Έρωτικός nennt? liegt nicht hier die Annahme am nächsten, dass in dieser Schrift der erotischen Rede ein kurzes Gespräch vorausging? Der Titel der Schrift wurde dann aus demselben Grunde gewählt sein, aus dem man dem platonischen Menexenos den Nebentitel Entraptes gab. Bis jetzt ist uns kein Beispiel vorgekommen, das uns zwänge in Titeln wie έρωτικός, οἰκονομικὸς u. s. w. an eine erotische, ökonomische u. s. w. Schrift zu denken oder das uns nöthigte, dem Worte lóyog, so weit es überhaupt zu jenen Adjectiven zu ergänzen ist, eine andere Bedeutung als die der Rede, des zusammenhängenden Vortrags zu geben. Sehen wir uns nun noch einmal in der Reihe der uns bekannten Dialoge Platons um, so scheint der Kritias der geäußerten Vermuthung zu widersprechen.

Denn 'Azlanzuzòg ist der Nebentitel, den ihm Thrasyllos bei Diog. III 60 gibt und unter dem allein ihn erwähnt Diog. 50. etwas anderes als lóyor zu ergänzen ist unmöglich, aber auch nicht nöthig es in anderer Bedeutung als Vortrag, Rede zu fassen. Der Titel ignorirt den kurzen einleitenden Dialog und benennt das Ganze nach seinem Haupttheil, dem Vortrag des Kritias, dessen großerer Theil sich mit der Insel 'Arlavtle beschäftigt. Gleiches wurde schon über den Nebentitel des Menexenos bemerkt. Und dasselbe gilt auch für den Dialog des Sophisten Hippias, der den Titel Τρωϊκός 1) trug. Denn aus Plat. Hipp. Maj. p. 286 A ersehen wir, dass die dialogische Partie nur die Einleitung (πρόσχημα καὶ ἀρχή τοῦ λόγου) zu dem Hauptstück des Ganzen, der Rede des Nestor, bildete. Der Towinds ist also eine in oder vor Troja gehaltene Rede, ebenso wie der Όλυμπικός und Πυθικός des Gorgias in Olympia und in Pytho gehaltene sind. --- Diese Untersuchung über die Bedeutung von lóyog auf den Titeln von Schriften ist nicht etwa unnütze Kleinkrämerei gewesen, und lässt sich nicht durch die bequeme Beobachtung umstofsen, dass bereits in platonischer Zeit λόγος öfter gebraucht wird um eine in dialogischer Form geführte Untersuchung zu bezeichnen. Vgl. Gorg. 453 Β: εἴπερ τις ἄλλος ἄλλφ διαλέγεται βουλόμενος εἰδέναι αὐτὸ τοῦτο περί ότου ὁ λόνος ἐστί. Rep. IX 588 B: ἐπειδή ένταυθα λόγον γεγόναμεν κτλ. Diese beiden Stellen mögen als Beispiele dienen statt der vielen, die man zum Beweise beibringen könnte, dass lóyog gelegentlich auch eine Untersuchung in Gesprächsform bezeichnet. Aber daraus folgt keineswegs, dass lóyoc nun auch auf dem Titel einer dialogischen Schrift stehen könne. Unser deutsches "Rede" mag dies erläutern. Auch wir können mit Bezug auf einen Gegenstand, der gesprächsweise von Mehreren behandelt wird, sagen "der Gegenstand, von dem die Rede ist". Hier bezieht sich also "Rede" auf ein Gespräch. Wer aber hieraus schließen wollte, dass nun auch "Rede" auf den Titeln unserer Bücher ein Gespräch bezeichnen könne, würde stark in die Irre

<sup>5)</sup> Denn dies und nicht Τρωϊκὸς λόγος, wie Blass Att. Bereds. I 31 anzunehmen scheint, war ohne Zweisel der Titel des Werkes. Die Worte des Philostratos V. Soph. 15: ἔστι δὲ αὐτῷ καὶ Τρωϊκὸς διάλογος. οὐ λόγος widersprechen nicht. Philoponos meint, dass, während man zu Τρωϊκὸς der Regel nach λόγος ergänzen und an eine Rede denken müsse, in diesem Falle doch ein Dialog darunter zu verstehen sei.

68 HIRZEL

gehen. Hier hat es die bestimmte Bedeutung von oratio. Möglichkeit muss also zugegeben werden, dass die Bedeutur welche lóyog auf den Titeln von Schriften hat, verglichen z seiner sonstigen Gebrauchssphäre eine engere ist. Das Wort λόγ hatte bis auf die Zeit der Sokratiker zwar nicht blos Reden, so dern auch wissenschaftliche und insbesondere philosophische A handlungen bezeichnet; aber diese Abhandlungen stimmten, w die Form betrifft, darin mit den Reden überein, dass in ihne nur ein Einziger das Wort führte, ihre Darstellungsweise also e eines zusammenhängenden Vortrags war. In diesem bestimmte Sinne kann man sagen, dass die philosophische Litteratur bis at die angegebene Zeit durchweg oratorische Form hatte. Vortragsweise stellte sich zuerst Sokrates entgegen und empfal als die einzig richtige Form wenigstens des mündlichen phik sophischen Unterrichts die Form des Gesprächs; seine Schüle führten diese Form dann in die Litteratur ein. So steht de Dialog bei seinem Eintritt in die Litteratur im Gegensatz zu de früheren Art der philosophischen Schriftstellerei, und dieser Gegen satz ist um so schroffer, als er Anfangs nicht blos ein äußerliche der Form, sondern tiefer in der veränderten Richtung der Philosophie begründet war. Ist es nun wahrscheinlich, dass man ein Werk dieser Art, einen Dialog, mit demselben Namen bezeichnete, den man Schriften gab, zu denen es nach Form und Inhalt im entschiedenen Gegensatze stand, mit andern Worten, dass man es als λόγος bezeichnete? Ich glaube, wir werden diese Frage, wenigstens für die ältere Zeit, mit Nein beantworten. Denn dass dies später geschah, will ich nicht gerade läugnen; es würde sich dies, wenn es geschah, leicht daher erklären, dass der principielle Gegensatz zwischen Dialog und lóyog mit der Zeit verschwunden und an seine Stelle ein blos äußerlicher Unterschied der Form getreten war. Bei Aristoteles ist Letzteres noch nicht der Fall; bei ihm ist vielmehr die dialogische Form zugleich verbunden mit einer andern Methode, der exoterischen. Man musste das Wort Lóyog als Titel eines Dialogs um so mehr vermeiden, als die andere Bedeutung, die es an solchem Orte außer der allgemeinen von Abhandlung, Buch, Schrift u. ahnl. noch haben kann, die einer Rede, eines längeren zusammenhängenden Vortrags ist. Mit λόγος in diesem Sinne hat aber ein Dialog gar nichts gemein. Freilich wird in den Wörterbüchern auch die Bedeutung von

"Dialog, Gesprach" angegeben; ich habe indess keine Stelle, keinen Ausdruck entdeckt, wo in dieser Bedeutung der Singular Lóyog und nicht der Plural Lóyou stände, wie wenn um diese Bedeutung zu erhärten von Passow die Redensart εἰς λόγους ἐλθεῖν angeführt wird. Bonitz hat sogar im Index 433 b 3 zwei Stellen aus Aristoteles beigebracht, an denen λόγος jene Bedeutung haben soll. Aber an der einen Stelle poet. 4 p. 1449 17, wo der λόγος den Dialog des Dramas bezeichnet, steht es, wie Bonitz selbst bemerkt, im Gegensatz zu den chorischen Partien und kann also wie anderwärts das Gesprochene im Gegensatz zum Gesungenen sein. In der zweiten Stelle 1447 b 11 ist es allerdings mit Bezug auf Werke dialogischer Form gebraucht, indem of Swagazixol λόγοι erwähnt werden. Aber hier gibt eben der Plural zu bedenken Anlass, da es sich fragt, ob er einen Singular Σωκρατικός λόγος zur Bezeichnung eines einzelnen Dialogs voraussetzt, oder ob er etwa so gemeint ist, wie auch wir von sokratischen Reden sprechen könnten ohne deshalb einen einzelnen platonischen Dialog eine sokratische Rede nennen zu wollen. Dies sind nur Andeutungen über die Geltung, die das Wort loyog bei den Griechen der platonischen und aristotelischen Zeit auf den Titeln von Schriften gehabt haben mag und ich bin weit entfernt sie für etwas anderes als solche zu halten, aber auch nicht im Stande anderes und mehr zu geben. Vielleicht gelingt es aus einer vollständigeren Kenntniss des Materials bestimmtere Schlüsse zu ziehen. die meine Ansicht, wie ich hoffe, bestätigen, wie ich aber nicht für unmöglich halte, widerlegen. Bis dahin halte ich mich auf Grund des Zusammentressens allgemeiner Erwägungen mit der Thatsache, dass lóyoc in einem andern Sinne als Rede, zusammenhängender Vortrag auf dem Titel eines Dialogs der älteren Zeit nicht sicher nachzuweisen ist, für berechtigt es als wahrscheinlich zu erklären, dass lorog in einem andern als diesem Sinne auf Titeln von Schriften in älterer Zeit überhaupt nicht gebraucht Daraus wurde dann ebenfalls als wahrscheinlich worden ist. folgen, dass, wenn wir unter den Titeln aristotelischer Schriften einen Moscourtezes sc. lóyos finden, dieser nicht dialogische, sondern oratorische Form hatte.

Zu demselben Resultate gelangen wir aber auch, wenn wir von dem wahrscheinlichen Ursprung dieser ganzen Schriftengattung ausgehen. Man könnte diesen Ursprung in sokratischen Kreisen suchen; denn die Sokratiker wollten in ihrer schriftstellerischen Thätigkeit die Art ihres Meisters, wie dieselbe sich in lebendiger Rede und Wirksamkeit geäusert hatte, nach Form und Inhalt nachbilden. Nun sehen wir aber aus Xenophons Memor. I 4, 1 und noch bestimmter aus dem pseudo-platonischen Kleitophon (cf. 410 B. D und was oben über den Nebentitel moorgemetende gesagt wurde), dass Vielen Sokrates als ein protreptischer Philosoph und seine Reden als λόγοι προτρεπτικοί galten. Und wem das Zeugniss des Kleitophon zu wenig Gewicht zu haben schiene, den brauchte man nur auf den platonischen Euthydem zu verweisen; denn hier lässt Plato den Sokrates ein Gespräch führen, das ausdrücklich als lóyou apotoentixoù bezeichnet') wird. Endlich tritt zur Bestätigung noch der Umstand, dass das älteste Beispiel, eines λόγος προτρεπτικός sich in dem Schriftenverzeichniss des Antisthenes findet; und zwar hatte dieser, wenn auch nicht ächteste, so doch leidenschaftlichste Anhänger des Sokrates nicht weniger als drei solcher προτρεπτικοί oder doch einen längeren πρ. in drei Büchern verfasst. Verdankten in der That, wie es hiernach scheint, die  $\lambda$ .  $\pi \varrho$ . der Anregung des Sokrates ihren Ursprung, so könnte kaum ein Zweifel sein, dass dieser ganzen Schriftengattung von Haus aus die dialogische Form eigen war, und wir bedürften nicht noch der ausdrücklichen Bestätigung, die daris liegt, dass die προτρεπτικοί des Antisthenes unter die Dialoge dieses Philosophen gezählt werden cf. Diog. VI 1. Aber diese Hypothese, da sie wie jede Hypothese nur Anerkennung verdient, solange sie die bekannten Thatsachen erklärt, scheitert an § 3 f. der Schrift an Demonikos: ὅσοι μὲν οὖν πρὸς τοὺς ξαυτών φίλους τοὺς προτρεπτιχοὺς λόγους συγγράφουσι, χαλον μέν έργον έπιχειρούσιν, ού μην περί γε το κράτιστον της φιλοσυφίας διατρίβουσιν. δσοι δέ τοῖς νεωτέροις εἰσηγοῦνται μή δι' ών την δεινότητα την έν τοῖς λόγοις ἀσκήσουσιν, άλλ' όπως τα των τρόπων ήθη σπουδαίοι πεφυχέναι δόξουσι. τοσούτω μαλλον έκείνων τούς ακούοντας ώφελουσιν κτλ. Die hier erwähnten λ. πρ. sind Ermahnungen zur Beredsamkeit und können deshalb nicht auf Anregung des Sekrates entstanden sein.

<sup>1)</sup> cf. 282 D wo mit λόγοι προτρεπτικοί das Gespräch zwischen Sökrates und Kleinias von 278 Ε ἀράγε πάντες κτλ. an gemeint ist. Eine Fortsetzung dieser λ. πρ. wird 288 D — 293 A gegeben.

Man sucht ihren Ursprung zunächst in den Rhetorenschulen und könnte hiernach zu der Annahme eines zweifachen Ursprungs der λ. πρ. gelangen. Δόγοι πρ., könnte man meinen, sei ein ganz allgemeiner Name, der Ermahnungsreden überhaupt bezeichne: solcher Ermahnungsreden hätten sowohl Rhetoren wie Philosophen je in ihrem besonderen Interesse geschrieben, die Einen die Redekunst, die Andern die Philosophie anpreisend. Indess zu weit dürsen wir den Begriff eines  $\lambda$ .  $\pi \varrho$ . nicht fassen. Es sind entweder Rhetoren oder Philosophen, die mir als Verfasser von moo-TOETTE LEOÙ bekannt sind. Von Philosophen ist es eine große Anzahl, die hier anzuführen sich nicht lohnt; von Rhetoren nenne ich den jungeren Isokrates, dessen προτρεπτικός Suidas unter Young. erwähnt, Demetrios aus Phaleros (s. Diog. V 81) und aus der späteren Zeit Lesbonax, dessen zwei moore. bei Bekker Orat. Att. V 652 ff. abgedruckt sind. Einen Zufall wird man es nicht nennen wollen, wenn wirklich, wie mir scheint, als Verfasser von πρ. uns nur Rhetoren und Philosophen bekannt sein sollten. Man wird vielmehr entweder annehmen, dass die Einen diese Form von den Anderen entlehnt oder das Beide sie von einem Dritten erhalten haben. Wenn wir nun eine Zeit kennen, aus der Philosophie wie Rhetorik Anregungen geschöpft haben, in der, fast möchte man sagen, diese beiden verschiedenen und nach entgegengesetzten Richtungen auseinander strebenden Zweige noch wie in der Wurzel vereinigt waren, so ist es wahrscheinlich, dass zu dem aus jener Zeit Ueberkommnen auch die  $\lambda$ .  $\pi \rho$ . gehören. bei dem Gegensatz, der später vielfach zwischen Philosophie und Rhetorik bestand, werden wir zu der andern Annahme einer Entlehnung nur nothgedrungen und ungern greifen. Nichts weist außerdem im Inhalt der λ. πρ. darauf hin, dass diese einer Rivalität zwischen Philosophen und Rhetoren ihre Entstehung ver-Welches jene Zeit ist, soll uns noch bestimmter der Inhalt der A. no. bezeichnen. Dieser scheint dreifacher Art gewesen zu sein, entweder eine Ermahnung zur Philosophie oder zur Tugend (diese beiden oft vereinigt) oder endlich zur Redekunst. Ueber den ersten und letzten Gegenstand braucht kein Wort weiter verloren zu werden; der zweite bedarf vielleicht eher eines Belegs und ich verweise deshalb auf die beiden προτρ. des Lesbonax, worin ein Feldherr seine Soldaten zur αρετή in dem besondern Sinne von Tapferkeit ermahnt, und auf die Bedeutung, welche der

λ. πρ. als Theil der Philosophie bei dem Akademiker Philo hat, wenn er bestimmt wird als ὁ παρορμῶν ἐπὶ τὴν ἀρετὴν cf. Stob. ecl. II S. 14 ed. Mein. Auch hier müssen wir die Frage aufwerfen: wenn die  $\lambda$ .  $\pi \rho$ . sich einmal nicht auf eine bestimmte Art der Ermahnung beschränken, wenn sie Ermahnungen zu sehr verschiednen Dingen sind, warum gehen sie denn nicht noch weiter, da doch durch die etymologische Bedeutung von λόγος προτρ. - Ermahnung überhaupt eine Schranke nicht gezogen ist? warum haben wir, um ein Beispiel zu geben, nicht προτρεπτικοί, die zum Studium anderer Disciplinen und Wissenschaften als gerade der Philosophie und Rhetorik ermuntern? Sollte dies ein Zufall sein? Oder werden wir hier nicht den Einfluss historischer Verhältnisse vermuthen, unter denen die ganze Gattung der  $\lambda$ .  $\pi \varrho$ . entstanden ist? Noch ein Zweites kommt hinzu. Der Titel προτρ. muss ursprünglich eine Schrift ganz genau auch hinsichtlich ihres Inhalts bezeichnet haben; denn nur ausnahmsweise finden wir eine nähere Bestimmung desselben hinzugefügt wie bei Themistios or. 24: προτρεπτικός Νικομαχεύσιν είς φιλοσοφίαν ). Wie war dies aber möglich, wenn man darunter bald eine Ermahnung zur Philosophie, bald zur Tugend, bald zur Redekunst verstand? Es erklärt sich dies nur, wenn dieser Titel ursprünglich Schriften gegeben wurde, die von allen dreien etwas in sich trugen; die Abfassung

<sup>1)</sup> Denn der Titel der Schrift des Antisthenes bei Diog. IV 16: negi δικαιοσύνης και ανδρείας προτρεπτικός πρώτος, δεύτερος, τρίτος hat school Andern vor mir Bedenken verursacht. Allerdings fehlt es in demselben Schriftenverzeichniss nicht an Analogien, so gleich im Vorhergehenden  $\pi \imath \wp i$ παιδοποιΐας η περί γάμου έρωτικός, περί των σοφιστων φυσιογνωμονικός und noch mehr Beispiele im Folgenden wie περί νίκης οἰκονομικός (wem man hierin nicht mit A. Müller de Antisth. Cyn. S. 48 die Titel zweier verschiedener Schriften περί νίκης und eixov, sehen will. Aber auffallend bleibt es, dass, was hiernach nur ein die Schrift allgemein charakterisirender oder classificirender Zusatz wäre, anderwärts wie bei Poll. VI 98: ώς 'Αντισθένης έν προτρεπτικώ (mehr Stellen s. bei Winckelmann fragm. S. 20 f.) und sogar bei Diogenes selber als der Titel der Schrift erscheint cf. VI 1: ἐν τῆ ᾿Αληθεία καὶ τοῖς προτρεπτικοῖς. Das Auffallende wird beseitigt, sobald man περί δικαιοσύνης καὶ ἀνδρείας als den Titel einer besonderen, von des προτρεπτικοί verschiednen Schrift fasst und dies im Text durch ein nach ἀνδρείας gesetztes Komma andeutet. Die angeführten Analogien besitzen nicht genügende Krast uns daran zu hindern. Eine tieser gehende Verderbniss des Textes nahmen Hübner und A. Müller an, jener indem er der Uebersetzung des Ambrosius folgend περί δικ. καὶ ἀνδρ. streicht, dieser indem er S. 45 umgekehrt περί δικ. καὶ ἀνδρ. für den wahren Titel hält.

solcher Schriften aber setzt eine nicht zu jeder Zeit und überall geltende Ueberzeugung von der engen Verbindung voraus, in der Philosophie und Tugend unter einander und beide wieder mit der Redekunst stehen. Diese Ueberzeugung hat vor Aristoteles, da wir dech zunächst von dessen mooro. reden, zuerst und vornehmlich im Zeitalter der Sophisten und unter diesen ihre Vertreter gehabt. Diese allgemeine Thatsache, an der durch verschiedene Modificationen und Ausnahmen, die sie im Einzelnen erfährt, Nichts geandert wird, ist bekannt. Ich erinnere an Protagoras, der nach der Art, wie er im gleichnamigen platonischen Dialog geschildert wird, die Tugend, ἀρετή, einmal als lehrbar aus dem Wissen ableitet und so mit der Weisheit, σοφία, in Verbindung bringt, und dann ihrem Wesen nach als eine Tüchtigkeit sowohl im Handeln als im Reden bestimmt und so sie zum Theil mit der Redefertigkeit identificirt. Und nicht dies allein weist uns auf die sophistische Periode als die Entstehungszeit der  $\lambda$ .  $\pi \rho$ . Es ist aus dem Spotte, den namentlich Plato darüber ausgegossen hat, der Eifer bekannt, mit dem die Sophisten Schüler und Hörer an sich zu locken suchten; und gerade diesem Zwecke konnten die λ. πρ. ihrer ganzen Form und Anlage nach recht wohl dienen. Wenn uns nun trotzdem keine Schrift eines Sophisten unter diesem Titel genannt wird - mir wenigstens ist keine bekannt -, so wird man Denn theils können dies nicht für einen Gegenbeweis halten. dieselben bei der fragmentarischen Kenntniss, die wir von dieser ganzen Epoche besitzen und die im umgekehrten Verhältniss zu der Bedeutung des Gegenstandes steht, verloren gegangen sein, theils aber könnten die Sophisten auch nur in ihren mündlichen Vorträgen die Vorbilder der späteren schriftlichen  $\lambda$ .  $\pi \rho$ . gegeben haben. Verwandt diesen λ. πρ. war jedenfalls der schon besprochene Towixòs des Hippias; denn nach dem pseudo-platonischen Hipp. Maj. 286 A war der Inhalt dieser Schrift α χρή τὸν νέον ἐπιτηδεύειν und bildete ihren Haupttheil die Rede des Nestor, in der dieser aus dem Schatze seiner Erfahrung dem jungen Neoptolemos allerlei Rathschläge fürs Leben gab (ὑποτιθέμενος αὐτῷ πάμπολλα νόμιμα καὶ πάγκαλα). Aus diesen Gründen ist es mir wahrscheinlich, dass die Sophisten es waren, welche die  $\lambda$ .  $\pi \rho$ . auf die Bahn brachten, sei es, dass sie dieselben zuerst in die Litteratur einführten oder dass sie nur durch ihre Vorträge die Anregung dazu gaben. Nunmehr klärt sich auch auf, warum

74 HIRZEL

der Inhalt der λ. πρ. einestheils ein so verschiedenartiger 1 dann doch so bestimmt begrenzter ist. Ihren Inhalt bildet näml alles das, was in dem Vordergrunde der sophistischen Bestrebung stand, die Philosophie, die Tugend und die Beredtsamkeit. auch der andere Zweisel wird uns jetzt nicht mehr behellig warum gerade Rhetoren und Philosophen das Gebiet der mo. 1 bauten; denn da in der Sophistik sich Rhetorik mit Philosopl verband, so ist es kein Wunder, dass auch ihr Einfluss sich na diesen beiden Richtungen menschlicher Thätigkeit geltend mach Noch immer jedoch steht der Vermuthung, dass der Ursprung d πρ. λ. bei den Sophisten zu suchen sei, alles das entgegen, w ich oben zu Gunsten ihres sokratischen Ursprungs anführt Zweierlei fallt davon besonders ins Gewicht, dass Antisthenes, ei eifriger Sokratiker, drei προτρεπτικοί verfasste und dass Plato is Euthydem den Sokrates einen golchen halten lässt. ersteren Punkt betrifft, so erinnert uns der Eiser und die über triebene Strenge, die den Proselyten überall eigen sind, daran, das Antisthenes erst in späteren Jahren Anhänger des Sokrates wurde nachdem er bis dahin von Sophisten und Rhetoren gelernt hatte Die Spuren dieser sophistisch-rhetorischen Bildung sind nicht blo seiner Philosophie eingedrückt, sondern waren nach dem Zeugnisse der Alten auch in seinen Schriften zu bemerken. Ja in den Titeln derselben sind sie auch für uns noch wahrnehmbar; so hatte er nach dem Vorgange des Protagoras eine Schrift des vielverheißenden Titels Aλήθεια geschrieben. Kann es uns also Wunder nehmen, wenn Antisthenes, der den Sophisten so viel verdankte, auch die Form des Προτρεπτικός von ihnen entlehnte? Gegentheil, wir werden dadurch uns in der gewonnenen Ueberzeugung nicht erschüttert, sondern nur bestärkt finden. Antisthenes scheint, was nicht übersehen werden darf, der Einzige unter den Sokratikern gewesen zu sein, der einen meore. schrieb - weder von Plato noch von einem Andern ist ein solches Werk bekannt - und gerade Antisthenes, wie wir anzunehmen berechtigt sind, war tiefer als irgend ein anderer seiner Schulgenossen von der sophistischen Bildung ergriffen. Aber - und das war der zweite Einwand von Bedeutung - Plato lässt doch im Euthydem den Sokrates λόγοι προτρ. vortragen! Scheint er sie hiernach nicht für etwas dem Sokrates Eigenthumliches; für ihn Charakteristisches zu halten? Bei näherem Zusehen stellt sich die

Sache anders. Nachdem Sokrates sein protreptisches Gespräch mit Kleinias beendet, wendet er sich 282 D an Dionysodor und Euthydem mit folgenden Worten: τὸ μὲν ἐμὸν παράδειγμα, ὧ Διονυσόδωρέ τε καὶ Εὐθύδημε, οίων ἐπιθυμῶ τῶν προτρεπτικῶν λόγων είναι, τοιοῦτον, ιδιωτιχὸν ἴσως και μόλις δια μαχρῶν λεγόμενον σφών δε δπότερος βούλεται, ταὐτὸν ταῦτο τέχνη πράττων ἐπιδειξάτω ἡμῖν. Diese Worte beweisen zunächst zweierlei, erstens, dass nach Platons Ansicht Sokrates nicht der Erfinder der  $\pi \rho$ .  $\lambda$ . ist, da diese in dem Ausdruck  $\tau \tilde{\omega} \nu \pi \rho$ .  $\lambda$ . durch den Artikel als eine bereits existirende allgemein bekannte und ganz bestimmte Art von λόγοι bezeichnet werden, und zweitens, dass ebenfalls nach Platons Ansicht Sokrates sich dieser Art Lóyoc nicht etwa häufig und gewöhnlich, sondern nur selten und ganz ausnahmsweise bediente, da er mit dem auf seine Leistung in dieser Hinsicht bezogenen ἰδιωτικόν (cf. 278 D ἰδιωτικῶς) sich als einen Laien und in dieser Art der lóyou gänzlich Ungeübten bekennt. Die Stelle bringt uns aber noch einen andern positiven Vortheil, sie deutet uns an, wo wir nach Platons Meinung die Urheber der  $\pi \rho$ .  $\lambda$ . zu suchen haben. Denn Sokrates, während er von sich selbst die  $\lambda$ .  $\pi \varrho$ . ablehnt, weist sie mit den Worten σφῷν δὲ ὁπότερος ατλ. desto entschiedener den beiden Sophisten Dionysodor und Euthydem zu. Die  $\lambda$ .  $\pi \rho$ . fallen hiernach in den engeren Bereich ihrer Kunst, der Sophistenkunst. gesteht selber 274 E, dass sie ihren Ruhm vorzuglich in das meoτρέπειν είς φιλοσοφίαν καὶ ἀρετῆς ἐπιμέλειαν setzten, und wird daran von Sokrates erinnert 278 C mit den Worten: ἐφάτην γὰφ έπιδείξασθαι την προτρεπτικήν σοφίαν. Der προτρεπτικός des Sokrates im Euthydem hat also zu den mooro. der Sophisten dasselbe Verhältniss, wie die beiden έρωτικοί im Phädros zu dem des Lysias. Die  $\lambda$ .  $\pi \rho$ . sind dem Sokrates etwas Fremdes und er versucht sich in ihnen nur um seinen Gegnern, den Sophisten, zu zeigen, dass er ihnen auf ihrem eigensten Gebiet gewachsen ist. Damit stehen nicht im Widerspruch die Stelle der Memorabilien und der Kleitophon, obgleich in beiden das Wirken des Sokrates seinen Erfolgen nach als ein protreptisches bezeichnet wird. demselben Recht, d. h. wenn man auf den thatsächlichen Erfolg seines Wirkens sah, konnte Sokrates ein διδάσχαλος heißen, und doch hat er sich diese Eigenschaft auf das Entschiedenste abgesprochen. Dasselbe war hinsichtlich des προτρέπειν der Fall,

76 HIRZEL

auch hier erreichte Sokrates thatsächlich das was die Sophis nur prahlend verhießen; λόγοι προτρ., die sich als solche gab braucht er darum nicht gehalten zu haben, und weder Xenoph noch der Verfasser des Kleitophon begründen also einen Einwa gegen Platons im Euthydem gegebene Darstellung. --- Ich ha diese Untersuchung über den Ursprung der  $\lambda$ .  $\pi \rho$ . angestellt, w sie uns für die Bestimmung ihrer Form von Nutzen sein soll Entstammten sie dem sokratischen Kreise, so wäre kein Zweif dass ihnen von Anfang her die dialogische Form eigen war; sie aber vielmehr eine Frucht der sophistischen Bewegung sin so ist die weit überwiegende Wahrscheinlichkeit, dass sie orati rische Form hatten. Allerdings zeigen ja die kläglichen Versuch welche das sophistische Brüderpaar im Euthydem anstellt, dass di λ. πρ. nicht streng an oratorische Form gebunden waren. für die Feststellung der Form konnte nicht das Verfahren solche Karrikaturen der Sophistik, wie Euthydem und Dionysodor be Plato sind, den Ausschlag geben; hier konnte nur das Vorbild de großen Meister der Sophistik, eines Protagoras, Hippias, Prodikoe entscheiden, deren protreptische Vorträge und Schriften wir uns nach allem, was wir sonst über diese Männer wissen, in rednerischer Form denken werden. Aber, wird man einwenden, die mo. des Antisthenes, die ja nach dem Vorbild der sophistischen entstanden sein sollen, werden doch unter die Dialoge dieses Philosophen gezählt, cf. Diog. VI 1: ἐν τοῖς διαλόγοις — καὶ μάλιστα ἐν τη 'Aληθεία καὶ τοῖς Προτρεπτικοῖς. Hierauf ist zu antworten, dass es mit den Dialogen des Antisthenes dieselbe Bewandtniss haben kann, wie mit dem Towixòs des Hippias: eine kurze dialogische Einleitung war einem längeren zusammenhängenden Vortrage vorausgeschickt. Und dass in der That die no. des Antisthenes Reden und keine Gespräche waren, dafür spricht, dass nach Diog. l. l. in ihnen der rhetorische Charakter und insbesondere die Weise des Gorgias sehr stark hervortrat. Eben dafür spricht aber auch die Zusammenstellung mit der Άλήθεια; denn auch diese rechnet Diogenes unter die Dialoge und doch werden wir in ihr das Dialogische auf ein Minimum beschränken müssen, wenn wir von den gleichnamigen und doch wohl auch gleichartigen Werken des Protagoras und namentlich des Antiphon, denen meines Wissens noch Niemand dialogische Form gegeben hat, einen Schluss machen dürfen.

Die Betrachtung des Ursprungs der  $\lambda$ .  $\pi \varrho$ . empfiehlt also die Ansicht, nach der wir in ihnen nicht blos eine durch ihren Inhalt als Ermahnungen zur Weisheit und Tugend, sondern auch durch ihre Form, die rednerische, bestimmte Schriftengattung erblicken. Dasselbe wird aber noch durch zwei andere Umstände bestätigt. Denn wie will man es sonst erklären, dass keiner der platonischen Dialoge, die doch wie der Phädros, Gorgias, Euthydem ihrem Inhalt nach recht wohl als protreptische bezeichnet werden konnten, thatsächlich diesen Titel erhalten hat? Und merkwürdig ist ferner, dass der Verfasser des Kleitophon, da er uns 407 A ff. eine Probe von dem προτρ. λ. des Sokrates gibt, diesen ganz in den Ton eines Busspredigers fallen lässt: ποῖ φέρεσθε, ὢνθρωποι, καὶ άγνοείτε οὐδὲν τῶν δεόντων πράττοντες κτλ. Dieselbe unhistorische Vorstellung von dem Wesen und Auftreten des Sokrates spricht sich auch in den vorhergehenden von Kleitophon an Sokrates gerichteten Worten aus: καί μοι έδόκεις παρά τοὺς άλλους ανθρώπους κάλλιστα λέγειν, δπότε ἐπιτιμῶν τοῖς ανθοώποις, ωσπερ έπι μηχανής τραγικής θεός, υμνεις λέγων. Sollte diese ganze irrthümliche Vorstellung nicht dadurch hervorgerufen worden sein, dass der Verfasser des Kleitophon, der den Sokrates für einen protreptischen Philosophen ansah, sich seine Vorstellung von ihm als Redner und Tugendlehrer nach Massgabe der  $\lambda$ .  $\pi \rho$ . bildete? Dann waren aber diese  $\lambda$ .  $\pi \rho$ . in oratorischer, nicht in dialogischer Form abgefasst.

Nehmen wir also an, wozu wir ein Recht haben, dass die  $\lambda$ .  $\pi\varrho$ . in der Regel oratorische Form hatten, und ferner, was nach Isocr. ad Demon. § 3 wahrscheinlich ist, dass deren zur Zeit des Aristoteles eine ziemliche Anzahl existirten, so ist nicht einzusehen, warum Aristoteles von der hergebrachten Form, die sich mit diesem Titel verband, ohne Noth abweichen und statt einer Rede, die Jeder erwartete, ein Gespräch geben sollte. Oder sollte ihn zu dieser Abweichung das Vorbild des  $\pi\varrho$ .  $\lambda$ . im Euthydem bestimmt haben? Aber in diesem Falle müsste doch in jenen  $\pi\varrho$ .  $\lambda$ . die dialogische Form als ein besonderer Vorzug gegenüber den sophistischen hervorgehoben werden. Dies geschieht indess nicht und konnte nicht geschehen, weil ja auch die beiden Sophisten ebenso wie Sokrates sich der Form des Gesprächs bedienen. Der Unterschied der sokratischen  $\lambda \delta \gamma o\iota$   $\pi\varrho$ . und der sophistischen beruht nicht sowohl in der Form als in dem Inhalt. In dieser

78 HIRZEL

Hinsicht also, nicht in jener, konnte sich Platons Autorität a Aristoteles geltend machen und ihn nur bewegen, die A. no. i Euthydem ihrem Inhalt nach, nicht auch in der Form, in seine Protreptikos zum Muster zu nehmen. Dass Aristoteles dem He kommen zum Trotz seinem Protreptikos dialogische Form gegebe habe, lässt sich um so weniger annehmen, als wir kein Recl haben bei ihm noch dieselbe entschiedene Vorliebe für den Diale vorauszusetzen wie bei Plato. Finden sich doch auch unter seine exoterischen Schriften mehrere, von denen es mehr oder minde wahrscheinlich ist, dass sie nicht dialogische Form hatten. haben wir dies oben mit Bezug auf den Erotikos gesehen; für die beiden Schriften ὑπὲρ ἀποίκων und περὶ βασιλείας hat es Heit Verl. Schr. 204 ff. bewiesen. - Endlich mag noch erinnert werden an das was in der Schrift an Demonikos § 3 gesagt wird; δσοι μέν οὖν πρὸς τοὺς ξαυτῶν φίλους τοὺς προτρεπτικοὺς λόγους συγγράφουσι κτλ. Die Art, wie hier von λ. πρ. gesprochen wird, lässt kaum einen Zweifel, dass dieselben die Form von Zuschriften wie die an Demonikos und an Nikokles trugen. Es ist nun zu bemerken, dass ganz in derselben Weise bei Stob. flor. III 201 Mein. vom Protreptikos des Aristoteles gesagt wird: ον έγραψε πρός Θεμίσωνα τον Κυπρίων βασιλέα. Der erste und nächst liegende Gedanke ist danach, dass der Protreptikos des Aristoteles eine Schrift derselben Art und Form war wie die eben Allerdings würde sich die Art, wie bei Stobäus vom Protreptikos gesprochen wird, auch erklären, wenn derselbe eine Abhandlung in dialogischer Form enthielt, der eine Zuschrift an Themison vorgesetzt war. Aristoteles kann dem kyprischen Fürsten seinen Wunsch ausgesprochen haben ihn für die Philosophie zu gewinnen und ihm zu diesem Zwecke eine Unterredung erzählt haben, worin er selbst einen Gegner der Philosophie von deren Werthe überzeugt hatte. Doch würde ich zu dieser Vermuthung. abgesehen davon, dass sie künstlicher ist, auch deshalb ungern greifen, weil nach ihr in dem Protreptikos eine Vermischung der Brief- und Gesprächsform stattgefunden hätte und doch eine solche Vermischung zweier litterarischer Formen in der Regel erst einige Zeit nach deren Entstehen eintreten wird. Die epistolographische aber sowohl wie die dialogische Form waren zur Zeit des Aristoteles noch verhältnissmäßig jung; es ist also von vorn herein nicht glaublich, dass er bereits in der Weise des Cicero beide mit einander verbunden hat. Indessen müssten alle solche aus allgemeinen Betrachtungen geschöpfte Bedenken jedem bestimmten Zeugniss weichen, und ein solches bietet nach Usener Cic. ad Att. IV 16. 2. Cicero erklärt sich bereit auf den von Atticus ausgesprochenen Wunsch einzugehen und dem Varro einen Platz in seinen Büchern über den Staat anzuweisen. Weil aber diese Schrift ein Dialog sei und in älterer Zeit spiele, so könne im Gespräch selber seitens der Theilnehmer Varro nicht erwähnt werden. Itaque, fährt Cicero fort, cogitabam, quoniam in singulis libris utor procemiis, ut Aristoteles in eis, quos ¿ξωτερικούς vocat, aliquid efficere, ut non sine causa istum appellarem. Weil Heitz, um die oratorische Form des Protreptikos zu beweisen, sich auf die Widmung an Themison berufen hatte, da er in Bezug auf einen anderen Dialog kein Beispiel einer Widmung kenne, so meint Usener ihn durch die Stelle des Cicero zu widerlegen. Dies ist aber nur dann der Fall, wenn man Cicero mit jenen Worten sagen lässt, dass er die Proömien in derselben Weise verwende. wie Aristoteles in seinen exoterischen Schriften. Da nun die meisten Proömien der erhaltenen philosophischen Dialoge Ciceros dazu verwandt sind um in ihnen eine Widmung auszusprechen, so müssten wir schließen, dass auch die Proomien der meisten Dialoge des Aristoteles eben solche Widmungen enthielten. Dieser Folgerung wird aber mit einer andern, und der richtigen Interpretation jener Stelle ihre Basis entzogen. Cicero vergleicht sich in jenen Worten mit Aristoteles nicht hinsichtlich des Inhaltes, der Bestimmung, die beide den Proömien geben, sondern mit Hinsicht darauf, dass beide nicht zufrieden waren einer Schrift nur ein einziges Proomium zu geben, vielmehr jedem einzelnen Buche derselben ein solches vorsetzten. Cicero denkt auch, wenn er sagt in singulis libris utor procemiis, nur an seine Schrift über den Staat. Glücklicherweise aber, da wir es an der genannten Schrift nicht mehr demonstriren können, hat er das gleiche Verfahren noch in anderen Schriften eingehalten, so in den drei Büchern über den Redner, den Academica nach der ersten Bearbeitung und der Schrift über die Weissagung. Vergleichen wir damit die platonischen Dialoge, soweit sie mehrere Bucher umfassen, d. h. den Staat und die Gesetze, so springt ein meines Wissens bis jetzt noch nicht genügend beachteter Unterschied hervor, dass nämlich die platonischen Dialoge über die Grenzen

80 HIRZEL

der einzelnen Bücher ungestört verlaufen, ja ihrer ganzen Anlage nach sich gegen eine solche Eintheilung in Bücher sträuben, in den angeführten Ciceronischen Gesprächen aber die Abschnitte der einzelnen Bücher, die auch sonst deutlich genug sind, durch eingefügte Vorreden des Verfassers obenein noch gewissermaßen sanctionirt werden. Dass Cicero diese Neuerung in der Composition des Dialogs nicht auf eigene Hand gewagt habe, würde ohne Weiteres klar sein, wenn nicht außerdem die richtige Auffassung jener Briefstelle uns lehrte, dass er darin dem Vorgange des Aristoteles folgte. Wir kehren zu dieser Stelle zurück. Die Meinung Ciceros, die übrigens schon Heitz Verl. Schr. S. 153 richtig erfasst hat, geht also dahin, dass, da für Varro in den Gesprächen kein Raum sei, sich Gelegenheit finden werde ihn in einem procemium zu nennen und das um so eher, als nach dem Vorbild der aristotelischen seine Schrift nicht bloß ein, sondern mehrere den Büchern an Zahl gleiche Proömien enthalte1). So ist das Zeugniss, welches dafür zu sprechen schien, dass Aristoteles auch andern Dialogen Widmungen wie die an Themison vorausgeschickt habe, entkräftet worden, und wir dürfen uns von der ausgeführten allgemeinen Erwägung über die Verbindung des epistolographischen Charakters mit dem dialogischen leiten lassen, zumal da diese durch den Umstand, dass uns von keinem andern Dialoge eine solche Widmung bekannt ist, eine gewisse Bestätigung erhält.

So ist bis jetzt das erst gewonnene Resultat, die Wahrscheinlichkeit, dass der Protreptikos des Aristoteles oratorische Form hatte, nicht erschüttert, vielmehr unter verschiedenen Gesichtspunkten immer von Neuem befestigt worden. Es hat nun seine letzte Probe zu bestehen. Wir haben die Gründe zu prüfen, deretwegen Usener den Protreptikos mit aller Entschiedenheit für einen Dialog erklärte. Unter diesen fällt nach meiner Ansicht am meisten ins Gewicht das Zeugniss des Trebellius Pollio, wenn es nämlich wirklich das bezeugt, was es bezeugen soll. Dieser

<sup>3)</sup> Gegen die gegebne Erklärung der Briefstelle lässt sich einwenden, dass doch zu in eis, quos ¿ξωτερικούς vocat aus dem vorhergehenden ia singulis libris dieses libris ergänzt werden müsse. Dies sei aber bei der obigen Erklärung unmöglich, da danach libris an beiden Orten einen verschiedenen Sinn habe, an dem ersten "Buch", an dem zweiten "Schrift" bedeute. Aber sollte man diesen Anstofs nicht durch Berufung auf die Freiheiten des Briefstils heben können?

Historiker sagt nämlich, dass Cicero den Hortensius ad exemplum protreptici geschrieben habe1). Unter protrepticus versteht Usener mch seinen Worten zu schließen den Protreptikos des Aristoteles<sup>2</sup>), aber mit welchem Recht, darf man wohl fragen. Denn ist etwa der Protreptikos des Aristoteles einzig in seiner Art oder hatte nicht vielmehr diese Litteraturgattung bis in die späteste Zeit des Alterthums ihre Pfleger, wie die Beispiele des Themistios, Clemens von Alexandria und Jamblichos zeigen? Da auch diese gewissen Schriften den Titel ποοτρεπτικός gaben, so muss dieser Name noch bis in späte Zeit als Gattungsname gegolten und kann nicht an einem einzelnen bestimmten Werke gehaftet haben. Aber selbst wenn, was nach dem Gesagten unwahrscheinlich ist, dieser Name dem aristotelischen Werke κατ' έξοχὴν gegeben worden wäre, so hätte dies doch nur geschehen können, wenn dieses das berühmteste, hervorragendste seiner Art war. Dies mag es in einer früheren Zeit gewesen sein, ob auch in der Zeit des Trebellius Pollio, der nach der Mitte des dritten Jahrhunderts lebte, ist mehr als zweiselhaft. Scheint doch die Bemerkung von Heitz Verl. Schr. S. 166 richtig zu sein, dass Alexander von Aphrodisias der letzte, sogar der Interpreten des Aristoteles, ist; dem sich noch einige unmittelbare Bekanntschaft mit den Dialogen desselben zutrauen Zu den Dialogen gehört in diesem Fall selbstverständlich auch der Protreptikos. Und doch soll dem Trebellius Pollio, einem möglicher Weise der peripatetischen Philosophie ganz fern stehenden Mann, der Protreptikos des Aristoteles ein so beruhmtes Werk gewesen sein, dass es alle anderen derselben Artiverdunkelte und mit dem Gattungsnamen gentigend bezeichnet werden konnte! Aber vielleicht hatte Trebellius Pollio diese Bemerkung nicht selber gemacht, sondern verdankt sie dem Cicero, der in dem Eingange des Hortensius, ebenso wie in der consolatio die Schrift des

<sup>1)</sup> Vita Salon Gall. c. 2: Marcus Tullius in Hortensio, quem ad exemplum protreptici scripsit.

<sup>2) &</sup>quot;Wenn uns nun ausdrücklich überliefert wird, dass Cicero sein Buch 'ad exemplum protreptici' geschrieben habe, so hätte schon danach nicht zweifelhaft bleiben können, dass Cicero nicht nur den Inhalt zum besten Theile, sondern auch die Anlage des Hortensius dem aristotelischen Dialog entnommen." Derselben Meinung scheint auch V. Rose zu sein, da er in der für die akademische Ausgabe des Aristoteles besorgten Sammlung der Fragmente die Worte des Pollio den Fragmenten des Protreptikos vorsetzt.

Krantor, den Protreptikos des Aristoteles als die Quelle seiner Darstellung genannt haben könnte<sup>1</sup>). Er mochte einfach vom protrepticus gesprochen haben, weil aus dem Zusammenhang hervorging, dass er keinen andern als den des Aristoteles meinte. Die unbestimmte allgemeine Bezeichnung wäre dann die Schuld des Pollio, der nur die zunächst liegenden Worte Ciceros wiedergab, ohne den Zusammenhang, durch den sie erläutert wurden, weiter zu beachten. So, scheint es, könnte das Zeugniss seinen Werth behalten. Aber wer wollte sich auf dieses weite Feld der Möglichkeit einlassen und einem Zeugniss trauen, das um zu gelten so künstlicher Stützen bedarf! Bei einfacher Erklärung bedeuten die Worte ad exemplum protreptici "nach dem Vorbild eines Protreptikos"; so hat sie auch Bernays Diall. 119 verstanden, wenn er aus ihnen die Behauptung entnimmt, dass Ciceros Hortensius "nach dem Muster der griechischen Protreptiken" entworfen war. Dann können aber die Worte sich nur auf den Inhalt beziehen, da die Protreptiken in der Regel oratorische Form hatten, und werden kaun etwas Anderes besagen, als dass Cicero im Hortensius zur Philesophie ermahnt habe. Man beachte schließlich noch einmal der Ausdruck ad exemplum scripsit. Wenn der Hortensius wirklich, wie doch Usener meint, seiner ganzen Anlage nach dem Protreptikos des Aristoteles nachgebildet war, warum bezeichnet iht dann Trebellius Pollio nicht geradezu als protrepticus? Ja warum hat ihm Cicero nicht selber diesen Titel gegeben? Da der Inhalt, mit dem der Protreptiken übereinstimmte, so kann es nur die Rucksicht auf die dialogische Form gewesen sein, die ihn davor abhielt; er hat es demnach aus dem gleichen Grunde unterlassen, aus dem auch Plato keiner seiner Schriften diesen Namen gab, obschon ein Theil derselben seinem Inhalt nach protreptisch ist Was den Trebellius Pollio betrifft, so scheint dieser hiernach nicht ohne Grund die umständlichere Ausdrucksweise ad exemplum protreptici scripsit gewählt zu haben, während er den Hortensius ein-

<sup>1)</sup> Dies scheint bestätigt zu werden durch das was Augustin. de Trinit. 14, 9, nachdem er Worte Ciceros aus dem Hortensius angeführt hat, bemerkt: Ita ille tantus orator cum philosophiam praedicaret, recolens ea quee a philosophis acceperat etc. Bernays Diall. S. 121 Anm. bemerkt dazu: Augustinus hatte es also bei Cicero deutlich gesagt gefunden, dass die Gedanken des Dialogs Hortensius von den Griechen entlehnt seien.

fach einen protrepticus nennen konnte; er wollte damit sagen. dass durch die griechischen προτρεπτικοί Cicero zwar veranlasst worden sei, eine Schrift von gleicher Tendenz zu verfassen, nicht aber, dass diese Schrift nun unter die Protreptiken gerechnet werden müsse. - Neben dem Beweise, den Usener aus den Worten des Pollio ableitete, kommt der andere, der sich auf den Inhalt des Protreptikos und seine Beziehungen zum Hortensius gründet, kaum in Betracht. Mag dem positiv ermahnenden Theil des Protreptikos ein anderer vorausgegangen sein, in dem die Philosophie gegen ihre Gegner vertheidigt wurde 1), ja mögen hier die Ansichten der Gegner ausführlich entwickelt worden sein, kurz mag der Inhalt des Ganzen noch so sehr die dialogische Form gefordert haben, so folgt daraus noch nicht, dass Aristoteles sie ihm in der That gegeben hat. Es folgt dies auch dann noch nicht, wenn der gleiche Inhalt von Cicero in der dialogischen Form vorgetragen wird; denn dass Cicero im Hortensius sich nicht sklavisch von dem Vorbild des Protreptikos abhängig machte, darauf deutet außer den Worten des Pollio, wenn man meiner Erklärung derselben zustimmt, die Vertretung, welche die stoische Philosophie in dem Gespräch durch Q. Lucilius Balbus gefunden hatte. Das Gleiche ergibt sich vielleicht auch bei einer Revision der grundlegenden Untersuchung von Ingram Bywater im Journ. of Philol. II 55 ff. über den Protreptikos des Jamblichos und seine Quellen.

Nach Bywater ist der Theil der Schrift des Jamblichos, der dem Aristoteles entlehnt ist, durchaus dem Protreptikos entnommen. Mit dem Ende von c. XII schließt nach ihm dieser aristotelische Abschnitt, mit einem Satze des c. V beginnt er, auf den dann aber bis c. VI platonische Excerpte folgen. Der erste dem Aristoteles entlehnte Satz sind die Worte S. 64 ed. Kießling: πάντες ἄν-Θρωποι βουλόμεθα εὖ πράττειν. Da denselben Gedanken Cicero im Eingang einer Erörterung seines Hortensius aussprach (fr. 28 ed. Or.³) und da Aristoteles in den erhaltenen Schriften bisweilen

<sup>&#</sup>x27;) Außer dem was Bernays Diall. 118 f. beibringt, ergibt sich dies auch aus der Eintheilung des  $\pi \varrho$ .  $\lambda$ ., die uns Philo bei Stob. ecl. II 14 Mein. mittheilt und die nach seinen Worten zu urtheilen eine feststehende war.

<sup>2)</sup> Augustin de trinit. berichtet: Cicero cum vellet in Hortensio dialogo ab aliqua re certa, de qua nullus ambigeret, sumere suae disputationis exordium "Beati certe", inquit, "omnes esse volumus".

84 HIRZEL

ahnliche Behauptungen an den Anfang einer Untersuchung stellt, so lag der Schluss sehr nahe und ist es wahrscheinlich, dass derselbe aus Aristoteles und dann, dass er aus dem Protreptikos genommen sei. Aber das Wahrscheinliche ist in diesem Falle nicht das Wahre. Zwar woher Cicero das Dictum genommen hat, will ich nicht entscheiden; aber Jamblichos hat es jedenfalls nicht aus einer Schrift des Aristoteles, sondern aus Platons Euthydem genommen. Ich weiß nicht, warum Bywater die Excerpte aus Plato erst mit dem Folgenden beginnen lässt, obgleich auch Kießling erst zu S. 66 in A. 9 bemerkt, dass Jamblichos hier aus dem Euthydem geschöpft habe. Jede weitere Erörterung kann ich mir ersparen, wenn ich die Worte Platos neben die des Jamblichos setze.

Jambl.

Plato Euthyd. 278 E.

Πάντες ἄνθρωποι βουλόμεθα εὖ ᾿Αράγεπάντες ἄνθρωποι βουλόμεθα πράττειν, εὖ δὲ πράττομεν, εἶ ἡμῖν εὖ πράττειν; — ἐπειδὴ βουλόμεθα πολλὰ ἀγαθὰ παρείη εὖ πράττειν, πῶς ἂν εὖ πράττοιμεν; ἄς᾽ ἂν εἶ ἡμῖν πολλὰ κἀγαθὰ εἶη;

Darauf wird von Jamblichos wie Plato naher bestimmt, was sie unter die Güter rechnen. Die Güter werden eingetheilt nach dem bekannten Schema in solche der Seele, des Körpers und in äußere; der einzige Unterschied ist, dass Plato mehr stillschweigend voraussetzt, was Jamblichos breit ausspricht. Auch in der Aufzählung der einzelnen Güter stimmen sie im Wesentlichen überein. γένειαι καὶ δυνάμεις καὶ τιμαὶ ἐν τῆ ἐαυτοῦ nennt Plato 279 Β und dieselben Jamblichos; ebenso nennen beide als Güter der Seele τὸ σώφρονά τε εἶναι καὶ δίκαιον καὶ ἀνδρεῖον. Euthyd. 279 B. Jambl. S. 66. Dass Jamblichos den Plato excerpirt hat, ist hiernach unzweiselhaft; aber dies Excerpt, das in wenige Zeilen zusammenfasst, was wir im Euthydem 278 E - 280 B lesen, ist so kurz und schlecht, dass sich vielleicht hieraus erklärt, wenn Kiefsling glaubte, Jamblichos habe den Euthydem erst von 281 B an ausgeschrieben. - Es war also in diesem Falle Täuschung, wenn man aus dem Umstande, dass derselbe Gedanke sich in Ciceros Hortensius und im Protreptikos des Jamblichos fand, den Schluss zog, er müsse ursprünglich dem Protreptikos des Aristoteles angehören. Den gleichen Fehlschluss, wie ich glaube, hat Bywater S. 62 in Betreff einer anderen Stelle gemacht. Es ist fr. 42 des Hortensius, das kürzer und auch sonst modificirt bei Jamblichos

S. 150 erscheint 1). In der Zurückführung dieser Worte auf den Protreptikos des Aristoteles war ihm schon Bernays Die Diall. 120 vorangegangen und zwar auf Grund der Uebereinstimmung mit Erörterungen der aristotelischen Metaphysik und Ethik. Bywater sieht eine Bestätigung dieser Vermuthung darin, dass derselbe Gedanke, den man schon aus Cicero kannte, nun von ihm auch bei Jamblichos nachgewiesen wird. Dem liegt die Voraussetzung zu Grunde, dass der Protreptikos des Aristoteles für Jamblichos die einzige Quelle gewesen sei. Aber ist denn diese Voraussetzung haltbar?

Bywater geht S. 66 über die Zusammengehörigkeit der Fragmente doch zu rasch hinweg mit den Worten: the fragment incorporated by Iamblichus would seem to be substantially homogeneous and consecutive. Dass der Inhalt aller Fragmente in gewisser Weise gleichartig sei, wird Niemand läugnen, da alle dasselbe Ziel, die Verherrlichung der Philosophie, verfolgen; ebenso entschieden aber muss man läugnen, dass die Fragmente eine Folge, einen Fortschritt der Darstellung zeigen. Auf keinen Fall liegt derselbe so offen, dass Bywater diese Behauptung ohne jeden Beweis2) hinstellen durfte; denn halten wir uns vorläufig an die eigenen Angaben des Jamblichos und sehen, was für eine Art Zusammenhang er zwischen den einzelnen Abschnitten annahm,

Iambl.

Si nobis, cum ex hac vita emigraverimus, in beatorum insulis immor- είτις ήμας οίον είς μαχάρων νήσους tale aevum, ut fabulae ferunt, degere τη διανοία πομίσειεν έπει γάρ οὐliceret, quid opus esset eloquentia, δενός χρεία οὐδὲ τῶν ἄλλων τινός cum iudicia nulla fierent, aut ipsis οσελος αν γένοιτο, μόνον δε καταetiam virtutibus? Nec enim fortitu- λείπεται το διανοείσθαι και θεωρείν dine egeremus, nullo proposito aut δυπερ καὶ νῦν έλεύθερον φαμεν βίον labore aut periculo, nec iustitia - είναι· εί δη ταῦτ' έστὶν άληθη, πῶς - Una igitur essemus beati cogni- ούπ αν αίσχύνοιτο δικαίως, οστις tione naturae et scientia, qua sola ἡμῶν, έξουσίας γενομένης έν μαχάρων etiam deorum est vita laudanda. Ex οίκησαι νήσοις, αδύνατος είη δι quo intellegi potest cetera necessitatis ἐαυτόν. esse, unum hoc voluntatis.

Cicero

ώς άληθώς γάρ, ωσπερ λέγομεν,

<sup>2)</sup> Wendungen, wie S. 57: Philosophy, however, has a practical use also etc. oder S. 63: After a digression in which Philosophy is lauded for its usefulness to the legislator, the writer reverts to his first line of argument etc. können einen solchen nicht ersetzen.

so erfahren wir, dass in c. VII die Philosophie von Seiten der Vortheile, die sie dem praktischen, insbesondere dem politischen Leben bringt, empfohlen werden soll'), dass c. VIII dasselbe durch Hinweis auf die geltenden Meinungen der Menschen geschieht, c. IX mit Rücksicht auf die Absicht der Natur (βούλημα τῆς φύσεως), c. X mit Rücksicht auf den Nutzen, den sie dem menschlichen Leben bringt, c. XI wegen des Genusses, der mit ihr verknüpft ist, c. XII weil sie überhaupt zur Glückseligkeit verhilft. Es ist klar, dass Jamblichos die Absicht hatte einen gewissen Zusammenhang zwischen den einzelnen Abschnitten herzustellen; es ist ihm dies jedoch nur im Einzelnen gelungen, so zwischen c. IX und X, c. XI und XII. Wie dagegen eine fortschreitende Darstellung in c. X noch einmal auf den Nutzen zurückkommen konnte, den die Philosophie für das menschliche Leben hat, nachdem doch schon c. VII von den Vortheilen gesprochen hatte, die sie dem praktischen und politischen Leben bringt, das hatte eines Wortes der Erklärung bedurft. Und Bywater war um so mehr verpflichtet eine solche zu geben, als das Verfahren, das Jamblichos nach Bywaters Ansicht dem Aristoteles gegenüber beobachtet hätte, ein ganz anderes ist als wir es denselben Schriftsteller Plato gegenüber einhalten sehen. Von platonischen Dialogen werden von c. V bis c. VI S. 92 zu den Worten πᾶσα φύσις κελ., mit denen die Excerpte aus Aristoteles beginnen, die folgenden benutzt: Euthydem, Alkibiades I, Gesetze, Timäus, Staat; dann folgen die Stücke aus Aristoteles, mit c. XIII beginnen wieder die Excerpte aus Plato: Phädo, Apologie, Theätet, Staat, Gorgias, Menexenos. Gesetze 2). Oder sollten etwa die aristotelischen Dialoge für den Zweck des Jamblichos eine geringere Ausbeute geliefert haben? Sollte in dem einzigen Protreptikos eine Anpreisung der Philosophie enthalten gewesen sein? Auch wir, die wir wenig mehr als die

<sup>1)</sup> Man erlaube mir statt dessen, was die Worte des Jamblichos thatsächlich besagen, zu setzen was Jamblichos damit sagen wollte. Jamblichos sagt: δεῖ συμμιγνύναι ταῖς τοιαύταις παρακλήσεσι τὰς πρὸς τὸν πολιτικὸν βίον καὶ πρακτικόν. Diese Worte, in ihrem eigentlichen Sinne gefasst, würden den folgenden Abschnitt im Verhältniss zu den übrigen als durchaus heterogen erscheinen lassen; denn er würde dann nicht zur Philosophie, sondern zum politischen und praktischen Leben ermahnen.

Den näheren Nachweis der einzelnen Stellen gibt Kiefsling in seiner Ausgabe.

Titel der aristotelischen Dialoge besitzen, können doch diese Frage dreist verneinen. So wird es an einer Verherrlichung und Ermahnung zur Philosophie in den drei Büchern περί φιλοσοφίας nicht gefehlt haben (wenn ich auch auf den Titel des arabischen Verzeichnisses liber in quo exhortatus est ad philosophiam [s. Rose zu den Worten in Akad. Ausg. des Arist. S. 1470] kein Gewicht legen will); ebenso wenig liess sich eine solche im Eudemos, dessen Vorbild der platonische Phädon war, umgehen und dasselbe ist für den Nijour Jog wahrscheinlich, in dem Aristoteles einen zur Philosophie bekehrten Bauern aus Korinth gefeiert hatte. Das sonstige Verfahren des Jamblichos und ein flüchtiger Blick auf den Inhalt sprechen also weit mehr dafür, dass in dem aus Aristoteles geschöpften Abschnitte des Jamblichos nicht nur eine, sondern mehre Schriften des Aristoteles benutzt worden sind. ob diese Vermuthung durch eine genauere Prüfung des Inhalts bestätigt wird.

Zunächst ist es wahrscheinlich, dass c. VII und VIII einer Schrift entnommen sind; denn es zeigt sich in ihnen gerade das, was wir sonst vermissen, ein gewisser Fortschritt in der Darstellung. Es wird zunächst c. VII von dem Nutzen gesprochen, den die Philosophie bringt, dann von S. 114 an von dem Werth, den sie an sich selber hat. Nachdem unter diesen beiden umfassenden Gesichtspunkten die Gründe erschöpft scheinen, die aus der Sache selber zu einer Empfehlung der Philosophie genommen werden könnten, wird in c. VIII die Wahrheit des schon fest stehenden Resultates noch durch die Uebereinstimmung bestätigt. in der es sich mit den herrschenden Ansichten der Menschen befindet. Das Ganze schließt in emphatischer Weise mit den Worten: η φιλοσοφητέον οὖν, η χαίρειν είποῦσι τῷ ζῆν ἀπιτέον ἐντευθεν, ώς τὰ ἄλλα γε πάντα φλυαρία τις ξοικεν εἶναι πολλή καὶ λῆρος. Denn dass bis hierher das aristotelische Excerpt reicht, wird abgesehen von der Schärfe und Lebendigkeit des Ausdrucks deutlich genug durch die folgenden Worte des Jamblichos bestätigt: οθτως άν τις τας άπο των κοινών έννοιων έφόδους συγχεφαλαιώσαιτο δεόντως είς προτροπήν τοῦ δεῖν φιλοσοφεῖν θεωρητικώς κτλ. In dem folgenden IX. Kapitel nimmt Jamblichos einen neuen Anlauf und verspricht dasselbe Resultat aus dem Naturzweck abzuleiten. Das aristotelische Fragment, auf das wir dadurch verwiesen werden, führt uns nach einer einleitenden

88 HIRZEL

Betrachtung über die Art und Weise, wie die Natur bei der Hervorbringung der Dinge verfährt, erst S. 146 zu der Frage, die ein προτρεπτικός beantworten soll, nach dem Werthe der Philosophie und beantwortet sie damit, dass sie das vernünftige Denken (φρονείν, φρόνησις) als den von der Natur bei der Erschaffung des Menschen beabsichtigten Zweck (τέλος) bezeichnet. Das ist nun den Worten nach etwas Neues und in gewisser Weise auch dem Gedanken nach; denn noch nicht war darauf hingewiesen worden, dass in dem Werden und in der Entwicklung des Menschen die opównois erst zuletzt hervortrete und so sich als das von der Natur gewollte Ziel bekunde. Aber dieses Neue trifft nicht das Wesentliche des Gedankens. Dieses liegt vielmehr darin, dass des Denken, govelv, als die hochste von der Natur dem Menschen gegebene Bestimmung erscheint, und in letzter Hinsicht soll nichts weiter bewiesen werden, als dass der Werth des opovelv, der Anspruch ein Gut zu heißen, sich nicht auf den Nutzen gründet, den es bringt, sondern auf die Stelle, die es von Natur in dem menschlichen Wesen einnimmt. Dieser Gedanke ist aber bereits S. 114 ff. mit aller nöthigen Klarheit und Ueberzeugungskraft auseinandergesetzt worden. Dort wie hier wird der Vorzug, der dem Denken unter den menschlichen Thätigkeiten zukommt, abgeleitet daraus, dass es die Thätigkeit des höchsten Theils des menschlichen Wesens ist. Dort wie hier wird darauf Gewicht gelegt und es wiederholentlich eingeschärft, dass es die Natur selber ist, die dem Denken den Vorzug gibt. So heisst es S. 114, dass der vernünftige Seelentheil von Natur zur Herrschaft bestimmt sei (ὅπερ κατὰ φύσιν ἄρχει) und S. 116 wird die eigenthumliche Tugend des vernünftigen Seelentheils als diejenige dargestellt die nach der Forderung der Natur die höchste ist. Ich halte es für überslüssig noch mehr Belege anzusühren. Allerdings meinen beide Darstellungen unter φύσις, Natur, nicht ganz dasselbe; die zweite nimmt es in einem ganz allgemeinen Sinne und holt darum weiter aus, die erste versteht darunter insbesondere die Natur des Menschen und seiner Theile. Für die Absicht beider Darstellungen trägt dies aber Nichts aus; sie wird in dem einen wie in dem andern Falle erreicht, denn in beiden ergibt sich, dass die opóvijois an sich einen Werth besitzt, der nicht nach irgend welchen anderen Zwecken, zu denen sie Mittel ist, bemessen zu werden braucht. Die Gleichartigkeit beider Darstellungen tritt besonders

im Negativen hervor; denn beide eifern dagegen, dass man der Philosophie gegenüber nach dem Nutzen frage, den sie bringt, da sie doch zu den Gütern gehöre, deren Werth in ihnen selber. nicht in einem anderen außer ihnen liegt. So heißt es z. B. in der zweiten Darstellung S. 152 mit Bezug auf die oponnois: ούδεν οὖν δεινὸν ᾶν μη φαίνηται χρησίμη αὖσα μηδ' ώφέλιμος ου γαρ ωφέλιμον, άλλ' άγαθην αυτήν είναι φαμεν, ουδέ δι' έτερον, άλλα δι' ξαυτήν αίρεισθαι αυτήν προσήκει. man zur Vergleichung hiermit eine einzelne Stelle der ersten Darstellung, so verweise ich auf S. 122: τὸ φρονεῖν ἄρα καὶ τὸ **θεωρείν έργον της άφετης έστί, καί τούτο πάντων έστίν αίρετώτατον το**ῖς ἀνθρώποις, ὥσπερ, οἶμαι, καὶ τὸ τοῖς ὄμμασιν δράν, δ καὶ έλουτό τις αν έχειν, εί καὶ μή τι μέλλοι γίγνεσθαι δι' αὐτοῦ παρ' αὐτὴν τὴν ὄψιν ἕτερον. Es scheint mir hiernach unzweiselhaft, dass wir es mit zwei durchaus gleichartigen Darstellungen zu thun haben, mit Darstellungen, die nicht blos in ihrem Ziele, der Verherrlichung der Philosophie. übereinstimmen; sondern auch in der Hauptsache denselben Weg dazu einschlagen. Der Schluss, den ich daraus ziehe, ist, dass beide Darstellungen nicht in einer und derselben Schrift des Aristoteles, dem Protreptikos, wie Bywater meint, verbunden gewesen sein können, sondern aus verschiedenen Schriften excerpirt Jamblichos allerdings mochte beide auf einander folgen lassen, weil er über den auf der Obersläche liegenden Unterschieden die wesentliche Gleichheit nicht bemerkte. - In enger Beziehung scheint das X. Kapitel bei Jamblichos zu dem vorausgehenden zu stehen. Im IX. Kapitel war gezeigt worden, dass die Philosophie ihren Werth in sich selber habe, auch wenn sie keinerlei Vortheil fürs praktische Leben bringe; indem nun das X. Kapitel zeigen will, dass die Philosophie, abgesehen von ihrem innern Werth, auch für das praktische Leben des Menschen vom größten Nutzen ist, scheint es nichts als eine Steigerung des im vorigen Kapitel Gesagten zu enthalten und die Vermuthung zu rechtsertigen, dass wenigstens diese beiden Kapitel aus der gleichen Schrift des Aristoteles stammen. In diesem Falle müsste also von c. X dasselbe gelten wie von c. IX: es müsste aus einer anderen aristotelischen Schrift als c. VII und VIII entnommen sein. Schein indess, auf dem diese Annahme beruht, zerfliesst bei schärferer Betrachtung. Denn nicht, wie Jamblichos verheißt, von

dem Nutzen, den die Philosophie dem menschlichen Leben bringt, spricht das X. Kapitel, sondern beschränkt sich darauf die Philosophie als die Vorbedingung alles wahrhaft sittlichen Handelns und jeder gedeihlichen politischen Thätigkeit und deshalb für den Staatsmann und Gesetzgeber unentbehrlich zu bezeichnen. stände also von dieser Seite nichts im Wege das X. Kapitel mit Kapitel VII und VIII in engere Beziehung zu setzen und als Excerpte derselben Schrift entnommen zu fassen. Aber hier kehrt derselbe Einwand wieder, der sich gegen den gemeinsamen Ursprung des IX. und der beiden vorhergehenden Kapitel richtete, die Uebereinstimmung des Gedankens. Derselbe Hauptgedanke. der das X. Kapitel erfüllt, war auch in der Schrift durchgeführt worden, wenn auch vielleicht minder ausführlich, aus der c. VII excerpirt ist. Dort heisst es S. 103 f.: φιλοσοφητέον άρα ήμα, εί μέλλομεν δοθώς πολιτεύσεσθαι καὶ τὸν έαυτών βίον διάξων ώφελίμως. Zu dem in diesen Worten enthaltenen Schluss berechtigt nun allerdings das bei Jamblichos Vorausgehende nickt Hier wird nur gesagt, dass der Körper und, was auf ihn sich bezieht, die Mittel, Werkzeuge für unser Leben enthalten und dass wir einer Wissenschaft bedürfen, um uns dieser Mittel mit Erfolk und zu unserm Besten zu bedienen 1). Wir vermissen den bestimmten Beweis, dass die Philosophie für das politische Leben nothwendig sei, um so mehr als Jamblichos vorher Ermahnungen zum politischen und praktischen Leben zu geben versprochen hat? Offenbar lagen also dem Jamblichos in der Schrift, die er excerpirte, ob es nun das Original des Aristoteles war oder der Auszeg eines Andern, Erörterungen vor, in denen der Zusammenhang zwischen der staatsmännischen Thätigkeit und der Philosophie des Nähern auseinandergesetzt war. Wenn wir also dergleichen Erörterungen bei Jamblichos vermissen, so trägt die Schuld nickt Aristoteles, sondern der Excerptor. Wir dürfen es wiederholen, dass in der aristotelischen Schrift, die c. VII zu Grunde liegt,

<sup>1)</sup> τὰ ὑποπείμενα πρὸς τὸν βίον ἡμῖν, οἶον τὸ σῶμα καὶ τὰ περὶ τὸ σῶμα, καθάπερ ὄργανά τινα ὑπόπειται, τούτων ở ἐπικίνθυνός ἐστω ἡ χρῆσις, καὶ πλέον θάτερον ἀπεργάζεται τοῖς μὴ θεόντως αὐτοῖς χρωμένοις δεῖ τοίνυν ὀρέγεσθαι τῆς ἐπιστήμης κτᾶσθαί τε αὐτὴν καὶ χρῆσθαι αὐτῆ προσηκόντως, δι' ἦς πάντα ταῦτα εὖ θησόμεθα.

δεί συμμιγνύναι ταις τοιαύταις παρακλήσεσι τὰς πρὸς τὸν πολιτικόν βίον καὶ πρακτικὸν προτροπάς.

dieselbe Ansicht aufgestellt und bewiesen worden war, die den Gegenstand des X. Kapitels bildet. Dieses X. Kapitel kann also nicht aus derselben Schrift entnommen sein. - Nachdem so die Vermuthung Bywaters einmal erschüttert ist, kann ich mich hinsichtlich der übrigen Kapitel des Jamblichos kürzer fassen. XI. Kapitel empfiehlt die Philosophie von Seiten des Genusses (norn), den sie den Menschen gewährt. Sollte dasselbe aber nicht in der aristotelischen Stelle geschehen sein, deren Trümmer uns noch S. 112 in folgenden Worten erhalten sind: ἔτι δὲ τὸ πάντας φιλοχωρείν επ' αὐτῆ καὶ βούλεσθαι σχολάζειν ἀφεμένους τῶν άλλων άπάντων, ου μικρον τεκμήριον, δτι μεθ' ήδονης ή προσεδρία γίγνεται πονείν γάρ οὐδεὶς ἐθέλει πολύν χρόνον? Ferner wird der Abschnitt, in dem das Denken, die Bewontun èréqueta, als die Quelle der höchsten und reinsten Freuden gepriesen wird, eingeleitet durch eine Untersuchung, die S. 166 in dem Satze gipfelt, dass ein Leben im wahren und vollkommnen Sinne nur die opóvinoi führen'). Die ermahnende Kraft dieses Arguments beruht auf dem engen Zusammenhang, den es zwischen Leben und Denken herstellt. Nun wird im VII. Kapitel S. 125 f. dasjenige, wodurch sich das Leben vom Tode unterscheidet und worin es seinen Werth hat, zunächst in das Wahrnehmen vermittelst der Sinne, im Fortschritte des Gedankens aber in das Denken und Erkennen gesetzt. Auch hier handelt es sich darum, Leben und Denken möglichst zusammenfallen zu lassen, und das VII. Kapitel hat so die Beweisführung des XI. ihrem wesentlichen Bestandtheile nach bereits vorweggenommen. - Mit dem XII. Kapitel schliesst nach Bywater die Reihe des von Jamblichos aus Aristoteles Excerpirten. Wie weit indess hier das Aristotelische sich erstreckt, ist schwer zu sagen. Der Schluss klingt, wie schon Kießling bemerkt hat, vernehmlich an den platonischen Timäos an. Den Kern des Kapitels bildet die Ableitung der Nothwendigkeit des Philosophirens aus dem Begriff der evoauporta. Um dies in erschöpfender Weise zu thun, werden die vier möglichen Auffassungen der Glückseligkeit angegeben und mit Bezug auf jede

<sup>1)</sup> ἀπλοῦν ἄρα ἦθη τοῦτο καὶ παντὶ συλλογίζεσθαι ξάθιον, ὅτι ζῷ μᾶλλον ὁ θιανοούμενος ὀρθῶς, καὶ μάλιστα πάντων ὁ μάλιστα ἀληθεύων οὖτος δ' ἐστὶν ὁ φρονῶν καὶ θεωρῶν κατὰ τὴν ἀκριβεστάτην ἐπιστήμην. καὶ τόγε τελέως ζῷν τότε καὶ τοῦτοις ἀποδοτέον τοῦς φρονοῦσι καὶ τοῦς φρονίμοις.

einzelne derselben der Werth der Philosophie bewiesen. Dass eine solche Argumentation, die den Zusammenhang der Philosophie mit der Glückseligkeit für alle Fälle sicherte, in einem Protreptikos ihre passende Stelle hatte, unterliegt keinem Zweifel. Ob deshalb dieser Theil des XII. Kapitels dem Protreptikos wirklich entlehnt war, ist eine andere Frage, über deren Beantwortung man im Denn eine ähnliche, wo nicht ganz dieselbe Zweifel sein kann. Argumentation stand auch in der aristotelischen Schrift, aus der das VII. Kapitel ausgezogen ist. Das zeigen S. 114 die Worte καὶ μὴν εἴτε τὸ ζῆν εὐδαιμόνως ἐν τῷ χαίρειν, εἴτε ἐν τῷ τὴν άρετην έχειν, είτε έν τη φρονήσει, κατά ταῦτα πάντα φιλοσοφητέον. -- Es bleibt uns noch übrig, das dem VII. Kapitel vorausgehende mit den Worten πᾶσα φύσις beginnende Excerpt zu besprechen. Die erste Gedankenreihe desselben kommt von dem Satz aus, dass stets das Schlechtere um des Bessern willen da sei, zu dem Schluss', dass alles Uebrige um des höchsten vernunftigen Seelentheils, des vovs, und seiner eigenthumlichen Thätigkeit, der vonoig, willen da sei. Ganz derselbe Schluss, nur mit unbedeutenden Modificationen, wird im VII. Kapitel S. 114 von den Worten έτι τοίνυν τὸ μέν ἐστι ψυχή an gezogen. Die zweite Gedankenreihe, welche S. 94 mit den Worten πάλιν δέ των διανοήσεων anhebt, führt aus, dass die σοφία als ein rein theoretisches Denken den Vorrang vor jedem andern, das äußern praktischen Zwecken dient, behauptet. Im VII. Kapitel S. 122 wird umgekehrt geschlossen: weil die φρόνησις das Höchste und Beste ist, so kann sie nur eine rein theoretische Wissenschaft, nicht eine praktische sein. Beide Mal scheint mir das Wesentliche des Gedankens darin zu liegen, dass das, was opornous heisst, seinen Werth allein durch sich selber hat und dass dieser Werth viel höher ist als der, den es als Mittel zu irgend welchem andern Zwecke haben wurde. So wiederholt Kapitel VII nur, was bereits im VI. Kapitel gesagt war. Derselbe Gedanke kehrt noch ein drittes Mal wieder im IX. Kapitel S. 148 von den Worten zo δὲ ζητεῖν an. Endlich die dritte Gedankenreihe, die S. 96 mit αἰσθήσεως μὲν οὖν beginnt, sucht den νοῦς und seine Thätigkeit, das theoretische Denken, als dasjenige hinzustellen, Menschen erst zum Menschen macht und eben dadurch den Göttern näher bringt. Die erste Hälfte dieses Gedankens wird uns c. VII S. 116 als etwas Neues vorgetragen mit den Worten: καὶ γὰρ ἄν

τούτο, οἶμαι, θείη τις, ώς ήτοι μόνον ἢ μάλιστα ἡμεῖς ἐσμὲν τὸ μόριον τοῦτο (sc. τῆς ψυχῆς τὸ λόγον ἔχον); und die andere findet sich zwar nicht in demselben, aber doch in dem mit ihm zusammenhängenden VIII. Kapitel, wenn man S. 136 die Worte ούδεν οὖν θείον ἢ μακάριον ὑπάρχει τοῖς ἀνθρώποις, πλην έχεινό γε μόνον άξιον σπουδής, όσον έστιν έν ήμιν νου καί φρονήσεως und die folgenden vergleicht. Die Uebereinstimmung des Gedankens geht in diesem letzten Falle noch weiter. die Göttlichkeit des vovs und seiner Thätigkeit zeigt sich nach der Darstellung im VI. Kapitel zu schließen eben darin, dass sie ein unverlierbarer Besitz (ἀναφαίρετον) ist und den Menschen, soweit er ihr hingegeben ist, über allen Wechsel des Schicksals erhebt. Und wenn nun im VIII. Kapitel S., 132 ff. der vovç als das göttliche und unsterbliche Theil des Menschen der Unbeständigkeit alles Irdischen und die aus jenem entspringende Seligkeit dem sonstigen Elend des menschlichen Lebens gegenübergestellt wird, so springt die Gleichheit des Gedankens in allem Wesentlichen sofert in die Augen. So bietet also auch das dem VII. und VIII. Kapitel vorausgehende Excerpt zu viel mit diesen beiden Uebereinstimmendes, als dass wir es glaublich finden könnten, sie seien einer und derselben Schrift des Aristoteles entnommen.

Die nähere Prüfung des Inhalts der aristotelischen Fragmente hat uns somit bestätigt, was wir nach der Art, wie Jamblichos die platonischen Dialoge benutzt hatte, vermutheten: Jamblichos hat nicht blos aus einer, sondern aus mehreren Schriften excerpirt. Welches diese Schriften sind, wage ich nicht überall zu bestimmen. Für die Quelle des X. Kapitels wird man eine Schrift politischen Inhalts anzusehen haben, da die Philosophie darin vorzugsweise als die unerlässliche Vorbedingung jeder politischen Thätigkeit erscheint. Ob diese Schrift freilich der πολιτικός oder περί δικαιοσύνης war, dies mit Sicherheit zu entscheiden reicht unser Material nicht aus. Zuversichtlicher lässt sich dagegen auf die Frage antworten, welches Stück der Schrift des Jamblichos dem Protreptikos des Aristoteles entnommen ist. Denn dass in einem Protreptikos des Jamblichos, in dem aristotelische Schriften benutzt wurden, auch die gleichnamige Schrist des Aristoteles nicht übergangen wurde, das werden wir so lange annehmen müssen, bis der ausdrückliche Gegenbeweis geliefert ist. Ja wir werden auch das wahrscheinlich finden, dass gerade der Protreptikos des

Aristoteles besonders stark ausgebeutet worden ist und deshalb auf die Vermuthung kommen, dass die umfangreichste der zusammenhängenden Darstellungen bei Jamblichos, Kapitel VII und VIII, eben aus dem Protreptikos genommen ist. Und diese Vermuthung bestätigt sich sofort. Denn jener Abschnitt beginnt damit, dass ohne die Philosophie alle äußern Güter und alle andern Wissenschaften werthlos seien, weil sie allein beide zu benutzen versteht. Das sind aber gerade die beiden Gedanken, die der platonische Protreptikos im Euthydem 278 E ff. und 289 A ff. durchführt. Da nun bekannt ist, wie eng Aristoteles in seinen Dialogen sich an die platonischen anschloss, so ist anzunehmen, dass diejenige seiner Schriften, in welcher die Gedanken des platonischen Protreptikes wiederholt wurden, eben der Protreptikos war. Dass in den Arfangsworten des VII. Kapitels έπεὶ δὲ ἀνθρώποις διαλεγέus Da, mit denen Jamblichos die Art der darin gegebnen Ermahnungen rechtfertigen will, eine Hindeutung auf den an Themisea gerichteten Protreptikos liegt, wage ich nur deshalb nicht bestimmt zu behaupten, weil mir nicht glaublich ist, dass Jamblichos den Protreptikos des Aristoteles unmittelbar benutzt habe¹). ware es immerhin, dass auch in der Schrift, aus der Jamblichos schöpfte, eine ähnliche Phrase auf die erste Quelle zurückwies, und auffallend bleibt es, dass diese Wendung, die sich ebenso gut auch noch an anderen Stellen hätte anbringen lassen, sich gerade hier findet, wo wir aus andern Grunden den wahrscheinlichen Beginn des aus dem Protreptikos Excerpirten ansetzen müssen. Das Ende dieses Excerptes, das Zusammenhang und Fortschritt des Gedankens zeigt und dadurch seinen einheitlichen Ursprung beweist, gibt sich, wie bereits bemerkt, am Schluss des VIII. Kapitels zu erkennen durch die Worte η φιλοσοφητέον οὖν η χαίρειν είπουσι τῷ ζῆν ἀπιτέον ἐντευθεν, ώς τὰ ἄλλα γε πάντα φλυαφία τις έσικεν είναι πολλή και λήφος. Denn diese Worte, die kaum noch eine Steigerung zulassen, scheinen am Schluss des aristotelischen Protreptikos gestanden zu haben. Diese Vermuthung wird in willkommener Weise bestätigt durch Augustin, der uns mittheilt, dass das von dem Brauche der Etrusker entnommene, das

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Denn wie könnte er sonst die Excerpte aus Plato und Aristoteles S. 64 als διαιφέσεις πυθαγοφικαί bezeichnen? Diese Worte scheinen vielmehr anzudeuten, dass Jamblichos diese Excerpte einem Neu-Pythagoreer verdankt.

Verhältniss von Seele und Leib erläuternde Gleichniss gegen das Ende des Hortensius (in extremis partibus Hortensii dialogi s. fr. 90) seinen Platz gefunden habe. Nun lesen wir aber dasselbe bei Jamblichos S. 138 d. h. gegen den Schluss des VIII. Kapitels. Ein zufälliges Zusammentreffen werden wir nur nothgedrungen annehmen. Das Wahrscheinliche ist, dass Cicero den Kern seiner positiven, auf den polemischen Theil folgenden Darstellung aus dem Protreptikos des Aristoteles nahm und daher die Schlussgedanken des Hortensius mit denen des Protreptikos übereinstimmen.

Kehren wir jetzt zu der Frage zurück, die den Anlass zu der eingehenden Untersuchung über die Quellen des Jamblichos gab, ob fr. 42 des Hortensius, wie Bywater aus der Uebereinstimmung desselben mit den Worten des IX. Kapitels bei Jamblichos geschlossen hatte, aus dem Protreptikos des Aristoteles genommen ist¹), so können wir dieselbe jetzt mit ziemlicher Sicherheit verneinen. Vom neunten Kapitel ab hat Jamblichos andere aristotelische Schriften benutzt und wenn er auch hier einmal mit Ciceros Hortensius zusammentrifft, so beweist dies nur, dass Cicero neben dem Protreptikos, mag dies immer seine Hauptquelle gewesen

<sup>1)</sup> Dass dies Fragment einen aristotelischen Gedanken enthält, hatte Bernays Die Diall. S. 120 f. zu zeigen versucht. Er verwendet dabei Eth. Nik. 1178 7; wie Aristoteles hier den Göttern ein Leben zuschreibe, das in rein geistiger Thätigkeit aufgehe, der übrigen Tugenden nicht bedürfe, so werde er sich in ähnlicher Weise auch den Zustand auf den Inseln der Seligen vorgestellt haben. Noch entschiedener erinnert, was die Fassung betrifft, an die Worte des Hortensius eine Stelle, die Bernays anzuführen unterlassen hat polit. 1334 30: πολλής οὖν δεῖ δικαιοσύνης καὶ πολλής σωφροσύνης τοὺς **δριστα δοχούντα**ς πράττειν καὶ πάντων τών μακαριζομένων ἀπολαθοντας, **εἶον εἴ τινές εἰσιν, ὥσπερ οἱ ποιηταί φασιν, ἐν μαχάρων** νήσοις· μάλιστα γάρ οὖτοι δεήσονται φιλοσοφίας καὶ σωφροσύνης καὶ δικαιοσύνης, ὄσφ μᾶλλον σχολάζουσιν έν ἀφθονία τῶν τοιούτων ἀγαθῶν. Obgleich diese Stelle in ihrer Fassung viel mehr als die der Ethik mit Ciceros und Jamblichos' Worten zusammentrifft, da in ihr ausdrücklich von den Inseln der Seligen und dem Zustande auf denselben die Rede ist, so zeigt sie doch, was den Gedanken betrifft, eine nicht unwesentliche Abweichung. Den Seligen werden nur die ανθρεία und παρτερία abgesprochen, die σωφροσύνη und δικαιοσύνη dagegen werden ihnen im Widerspruche mit Cicero und Jamblichos gelassen. Da der aristotelische Ursprung der differirenden Stellen gesichert ist, so ist es nicht ohne Interesse in Aristoteles' Ansichten einen Widerspruch constatiren zu können.

96 HIRZEL

sein. auch andere Schriften des Aristoteles nicht vernachlässig So haben wir auch von Seiten des Inhalts des Hortensius aberms erkannt, dass Cicero in demselben dem Protreptikos mit einer g wissen Freiheit gegenüber stand. Dem allzu raschen Schlusse w der Form des Hortensius auf die des aristotelischen Protreptik ist damit vorgebeugt und so eine Bestätigung für das Result der früheren Untersuchung gewonnen, dass der προτρεπτικὸς d Aristoteles nicht dialogische, sondern nach der Art der erhaltene προτρεπτικοί oratorische Form hatte.

Dieser Untersuchung über die Form füge ich noch ein Pas Bemerkungen über die Abfassungszeit des Protreptikos hinn Die erste Bestimmung derselben ist eine relative, hergenomme von dem Alter, in dem wir uns den Themison, an den sich da Protreptikos wendet, denken müssen. Sie kann Werth erhalten wenn einmal die Lebenszeit des Themison festgestellt werder sollte'). Aristoteles, sagt Bernays Diall. S. 117, ermahnt im Protreptikos den kyprischen Stadtkönig "der wie alle Bessern unter den kleinen Fürsten an unbehaglicher Lebensleere leiden mochte, weil er für bürgerliche Beschästigungen zu sehr Fürst, und für eine das Leben ausfüllende Regententhätigkeit zu kleiner Fürst war, dass er sich der philosophischen Forschung ergeben solle." Hiernach sollen wir, scheint es, uns den Themison als einen älteren Fürsten denken, der bereits auf eine Reihe von Regierungsjahren zurückblickt. Wollen wir uns nun überhaupt auf dies unsichere Gebiet der Vermuthungen einlassen, so liegt meines Erachtens die entgegengesetzte Annahme weit näher, sich den Themison als einen jugendlichen, den Thron eben besteigenden, hoffnungsvollen und hoffnungerweckenden Fürsten zu denken. Für diese Annahme erklären sich nämlich zwei Zeugnisse, die, weil sie von späten Schriftstellern gegeben werden, allerdings keine zwingende Beweiskraft haben, die man aber deshalb doch nicht ohne Weiteres verwerfen darf. Elias und David (s. fragm. von Rose und Heitz) nennen beide den Protreptikos des Aristoteles eine Schrift, in welcher dieser die Jünglinge (véoz) zur Philosophie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bis jetzt ist dies noch nicht gelungen. Heitz Aristot. ed. Did. fragm. S. 45 vermuthet, dass der Nauarch des Antigonos mit dem Freunde des Aristoteles ein und derselbe war. S. dagegen den Einwand von Droysen Gesch. des Hellenism. I 346, 16. Auch die andre Bestimmung der Abfassungszeit, die ich geben werde, widerspricht dem.

ermahne (ἐν ῷ προτρέπει τοὺς νέους πρὸς φιλοσοφίαν). Möglichkeit ist nun da, dass beide Autoren, deren Notizen übrigens wohl auf eine Quelle zurückgehen, zoùs véovs nur hinzusetzen, weil Ermahnungen in der Regel und besonders häufig sich an die Jugend richten, und dass also dieser Ausdruck nicht in den besonderen Beziehungen des aristotelischen Protreptikos, sondern in der allgemeinen Bedeutung von προτρέπεσθαι seinen Ursprung hat, dass er nicht sowohl aus Kenntniss des aristotelischen Protreptikos oder Ueberlieferung, als aus Conjectur hervorgegangen Aber eine solche Möglichkeit zum Ausgangspunkt einer Erörterung zu machen ist nicht sowohl Kritik als Skepticismus. Bis auf Weiteres werden wir vielmehr das Zeugniss gelten lassen und daraus schließen, dass Aristoteles im Protreptikos gerade von der Jugend des Themison einen Anlass genommen hatte ihn zur Philosophie zu ermahnen. Diese Ermahnungen könnten eine Form gehabt haben, wie die, welche wir bei Jamblichos S. 278 ff. lesen, in einem Abschnitte, in dem sich, beiläufig gesagt, die aristotelischen Elemente in Gedanken und Ausdruck nicht verkennen Hier heisst es S. 280, dass, wenn man im Streben nach lassen. dem Schönen und Guten überhaupt Zeit und Mühe nicht scheuen dürfe, früh anfangen und lang ausdauern müsse, dies doch besonders von der Philosophie gelte1). Und neben andern auch auf die Philosophie beziehen sich die Worte αὐτίκα δεῖ νέον τε άρξασθαι καὶ ἐπιχρῆσθαι αὐτῷ ὁμαλῶς ἀεὶ καὶ μὴ ἄλλοτε άλλως. Aus diesen und andern Grunden mag Aristoteles den Themison ermahnt haben mit dem Studium der Philosophie nicht zu zögern, sondern es, so lang er noch jung sei, zu beginnen. Als einen lebensüberdrüssigen oder doch regierungsmüden Fürsten, dem es an Beschäftigung sehlt, können wir uns danach den Themison nicht denken; Aristoteles kann nicht die Absicht gehabt haben diesem die Philosophie als eine Art anständigen Zeitvertreibs zu empsehlen. Weit mehr begründet scheint mir die Annahme, dass der Protreptikos des Aristoteles in Verbindung steht mit den propagandistischen Versuchen der platonischen Akademie. Plato den jungern Dionys nach dessen Regierungsantritt für seine Ideen zu gewinnen suchte, so mochte sich auch an Themison nach

<sup>1)</sup> πόνους τε δεϊ πάντας υφίστασθαι γενναίως και χρόνον πολύν καταναλίσκειν είς την μάθησιν προθυμίαν τε είσφερεσθαι μεγίστην.

seiner Thronbesteigung die Erwartung knupfen, dass er geeignetes Werkzeug für die Durchführung platonischer Ide werden konnte. Wie in jenem Falle Dion, so hatte in dies Eudemos den Vermittler gespielt. Es war demnach gewist Massen im Dienste der Akademie, dass Aristoteles seinen Pr treptikos verfasste, und weit entfernt die Philosophie zu eine blosen Unterhaltungsmittel herabzuwürdigen glaubte er derselb vielmehr einen wesentlichen Dienst zu leisten. Diese Combinatio die, so unsicher sie übrigens ist, neben der Bernaysschen imm ihren Platz behauptet, ruht auf der Voraussetzung, dass Aristotek den Protreptikos schrieb, als er noch zu dem engeren Schüle kreise Platons gehörte, bei Platons Lebzeiten. Zu dieser Voraus setzung aber haben wir ein Recht. Aristoteles hatte in seines Protreptikos einen Fürsten zur Philosophie ermahnt und er hatte wenn anders das VII. Kapitel des Jamblichos aus dem Protreptiko excerpirt ist, darin die Philosophie als die Grundlage jedes ge deihlichen staatsmännischen Wirkens bezeichnet (S. 102 f.: quleσοφητέον κτλ.). Hiermit stehen aber andere Aeußerungen der Aristoteles nicht im Einklange. In der Nikom. Ethik X p. 1181\*1 ff. und 19 ff. wird hervorgehoben, dass praktische Erfahrung für den Staatsmann viel wichtiger sei als theoretische Bildung; jene muss schon vorhanden sein, wenn er auch aus dieser Vortheil ziehen In derselben Schrift VI p. 1141 29 ff. werden σοφία, die Philosophie im eigentlichen Sinne, und die πολιτική, die nur eine Art der φρόνησις ist, streng geschieden. Dieselbe Ansicht tritt ebenda I p. 1102 19 und 24 hervor, wo von dem Staatsmanne hinsichtlich der menschlichen Seele zwar eine gewisse, aber eben doch nur eine beschränkte Kenntniss gefordert wird; für den Philosophen aber ist die Seele ein Hauptobject der Forschung. Dass Aristoteles von diesem Standpunkt aus die Philosophie nicht als die Grundlage jeder politischen Thätigkeit ansehen konnte, wie er aller Wahrscheinlichkeit nach im Protreptikos that, leuchtet Die Beschäftigung mit der Philosophie musste ihm von diesem Standpunkt aus eher als Zeitvergeudung für den Staatsmann erscheinen und es ist schwer damit zu vereinigen, wenn er nun doch einen Fürsten zu derselben ermuntert. Ganz anders musste sich ihm vielmehr da das Verhältniss zwischen Staatsmann und Philosophen darstellen, so wie es in einer Stelle ausgesprochen war, deren Gedanken uns Themistios aufbewahrt hat or. VIII 107°

Hard.: φιλοσοφείν μεν τῷ βασιλεί οὐχ ὅπως ἀναγκαίον εἶναι, άλλα και έμποδών, το δε φιλοσοφοῦσιν άληθινῶς έντυγχάνειν εὐπειθή καὶ εὐήκοον. Heitz Verl. Schr. 208 schwankt, ob er diese Stelle der an Alexander gerichteten Schrift περί βασιλείας oder einer andern, wie περί δικαιοσύνης zuweisen soll. glaube, dass die Wahrscheinlichkeit für die erste Schrift spricht, die, weil sie sich an Alexander wendet, einer spätern Zeit ange-Denn wir werden den Widerstreit der Ansichten kaum anders als aus einen im Laufe der Zeit mit denselben vorgegangnen Wechsel erklären können. Für die spätere Ansicht werden wir natürlich diejenige halten, die in den akroamatischen Schriften vertreten wird. So wird schon hierdurch wahrscheinlich, dass der Protreptikos, dessen Ansichten von denen der akroamatischen Schriften abweichen, der früheren Schriftstellerperiode des Aristoteles angehört. Noch bestimmter zeigt sich dies, wenn man beachtet, dass diese Abweichung eine Annäherung an Plato ist, dessen Ansichten über den fraglichen Gegenstand durch das Paradoxon, dass die Könige philosophiren oder die Philosophen Könige werden sollen, Berühmtheit erlangt haben 1). Nimmt man hinzu,

<sup>2)</sup> Die gleiche Annäherung zeigt sich in dem aristotelischen Fragment, dessen Gedanken uns Jamblichos c. X wiedergibt. Hier wird noch weit bestimmter als in dem, was uns aus dem Protreptikos erhalten ist, die Unentbehrlichkeit der Philosophie für den Staatsmann und Gesetzgeber betont. Ich habe vorher unentschieden gelassen, ob dies Excerpt aus dem πολιτικός oder der Schrift περί δικαιοσύνης stammt. Nehmen wir dies Letztere an, so würde sich damit die Vermuthung von Heitz S. 171 vereinigen, dass in der Schrift περί δικαιοσύνης Aristoteles noch an der platonischen Dreitheilung der Seele festhielt. Jenes Fragment gerade aus diesem Dialog abzuleiten, kann uns insbesondere der Umstand veranlassen, dass in beiden der platonische Einfluss noch stärker hervortritt, als dies in den übrigen dialogischen Schriften der Fall war. Für die Schrift περί δικαιοσύνης ergibt sich dies aus der angeführten Lehre der Psychologie, die in der Dreitheilung der Seele noch ganz den platonischen Standpunkt einhält, während, wie Bernays Die Diall. S. 68 wahrscheinlich gemacht hat, diese in andern Dialogen, wie dem Eudemos, bereits aufgegeben war. In dem X. Kapitel des Jamblichos andrerseits finden wir Spuren, die, wofern wir nicht Jamblichos oder den ersten Excerptor für Alles, was den Ausdruck betrifft, verantwortlich machen wollen, darauf hinzudeuten scheinen, dass Aristoteles sich damals von der Ideenlehre Platons noch nicht mit voller Entschiedenheit losgesagt hatte. Es wird nämlich S. 156 der Vorzug des Philosophen gegenüber dem Künstler und Handwerker darein gesetzt, dass, während die Normen, deren sich diese bedienen, abge-

## 100 HIRZEL, ÜBER DEN PROTREPTIKOS DES ARISTOTEL **E**S

dass Aristoteles im Protreptikos sich theilweise an den platonische Euthydem anlehnte, so wird man der vorher ausgesprochenen Vermuthung, dass der Protreptikos noch bei Lebzeiten Platons verfasst sei, ihre Berechtigung nicht abstreiten.

leiteter Art und deshalb minder genau sind, der Philosoph sich in seiner Handeln und Thun von den ersten und ursprünglichen und darum allein genauen Normen bestimmen lässt. Καὶ τῶν μὲν ἄλλων τεχνῶν τά τε ὅργαν 🛋 καὶ τοὺς λογισμοὺς τοὺς ἀκριβεστάτους οὖκ ἀπ' αὐτῶν τῶν πρώτων λ βόντες σχεδον ίσασιν, άλλ' από των θευτέρων και τρίτων και πολλοστώ τούς τε λόγους έξ έμπειρίας λαμβάνουσι. τῷ δὲ φιλοσόφῳ μόνῳ τὤ🖚 άλλων ἀπ' αὐτῶν τῶν ἀχριβῶν ἡ μίμησίς ἐστιν· αὐτῶν γάρ ἐστι θεατής 🜩 άλλ' οὐ μιμημάτων. Wer denkt nicht bei den ersten und ursprünglichen Normen, welche der Philosoph schaut und nachbildet, an die Ideen! Vorhez waren außerdem diese Normen als ogos bezeichnet worden, nach denen sich entscheide, was gerecht, was schön und was nützlich sei. Noch entschiedner tritt die Aehnlichkeit im Folgenden hervor. Der wahre Gesetzgeber soll das Vorbild seiner Gesetze nicht in Verfassungen, von Menschen gegeben, in der spartanischen oder kretischen suchen, und ebensowenig soll man im Handeln nur die Handlungen Andrer nachahmen wollen, sondern man soll in beiden Fällen sich an die bleibenden und allein vollkommnen Muster halten. Of γὰρ ἐνδέχεται μὴ χαλοῦ μίμημα χαλὸν εἶναι, μηδὲ θείου χαὶ βεβαίου τὴν φύσιν άθάνατον τε και βέβαιον. Und von dem Philosophen, der dieser Forderung genügt, heisst es, dass er καθάπερ αν εί κυβερνήτης τις αγαθός ἐξ ἀϊδίων χαὶ μονίμων ἀναψάμενος τοῦ βίου τὰς ἀρχὰς ὁρμῷ χαὶ ζῇ χαθ' έαυτόν. Danach würde die Vermuthung von Bernays, nach der die Bestreitung der Ideenlehre sich durch sämmtliche aristotelische Dialoge hindurchzog, allerdings corrigirt werden müssen. Indess gebe ich die Möglichkeit zu, dass die aufgezeigten Spuren der Ideenlehre irre leiten, dass zwar die Ausdrucksweise noch platonisch ist, der Inhalt aber bereits ein anderer geworden war. Die Richtigkeit der ersten Auffassung aber zugegeben ist die Meinung nicht unbegrundet, dass das zehnte Kapitel des Jamblichos der Schrift περί δικαιοσύνης entnommen ist, d. h. einer Schrift, in der dem Vermuthen nach Aristoteles sich von dem Standpunkt seines Lehrers noch nicht so weit entfernt hatte als in andern Dialogen.

Leipzig.

RUDOLF HIRZEL.

# ÜBER EINIGE EIGENTHÜMLICHKEITEN DES VERSSCHLUSSES BEI TERENZ.

# a. siem, possiem u. s. w.

W. Wagner schreibt in seiner Ausgabe des Terenzischen Heautontimorumenos (Berlin 1872) den V. 1021 noch wie Fleckeisen und Umpfenbach

Nam illi nil viti est relictum, quin siet itidem tibi.

Die Handschriften außer A geben: quin itidem sit tibi, gegen den Vers, den aber die ersten Herausgeber, denen Bentley sich anschließt, durch die leichte Einschiebung eines id in Ordnung gebracht haben: quin id itidem sit tibi. Nun aber findet sich in A die Lesart: qui sit et idem tibi, und diese schien den neuern Herausgebern die Besserung: quin siet itidem tibi näher zu legen.

Ich habe schon in meiner in Berlin 1870 erschienenen Dissertation darauf hingewiesen, dass Terenz keinesweges zwischen den Formen sim und siem beliebig wechselt. Schon eine oberflächliche Betrachtung lehrt, dass in sehr großer Mehrzahl die vollen Formen sich im Ausgange kretisch schließender Verse finden. Und jedenfalls ist es ungenau, wenn Neue lat. Formenl. II 463 sagt: Die Dichter wechseln zwischen siem und sim nach Bequemlichkeit. Terenz hat die Formen siem u. s. w. wenigstens nur ausnahmsweise in die Mitte eines Verses gestellt, wo sie dessen Gang zu sehr beschwerten.

Die vollen Formen im Versschluss durch ein Beispiel zu belegen, ist bei ihrem häufigen Vorkommen überflüssig. Ich will zunächst diejenigen Stellen anführen, in denen sie allerdings nicht am Ende eines ganzen Verses, aber am Schlusse des ersten Gliedes eines mit Diaerese nach dem vierten Fuße gebildeten iambischen Septenars stehen. Es sind folgende vier:

- 1. Phorm. 773: Modo ut hóc consilio póssiet | discédi ut istam dúcat.
- 2. Phorm. 822: Quas quóm res adversaé sient | pauló mederi póssis.
- 3. Hec. 737: Nam iam aétate ea sum, ut non siet | peccáto mi ignosci aéquom.
- 4. Hec. 735: Ne nómen mihi quaesti óbsiet: nam móres facile tútor.

In dem letzten Verse haben alle Handschriften obstet statt obsiet, das Faernus vermuthet hat. Fleckeisen hält zwar an obstet fest und schreibt: ne nómen mi obstet quaestuis; doch da an dieser Stelle nicht von einem Zwecke, den Bacchis etwa verfolgte, die Rede ist, sondern sie nur fürchtet, es möchte sie der Name ihres Gewerbes einer übeln Behandlung aussetzen, so scheint mir nicht obstare, sondern obesse der rechte Ausdruck zu sein.

Dass in dem ersten und dritten der angeführten Verse die Handschriften zwischen possiet, siet und possit, sit schwanken, beweist nur, dass die Abschreiber nicht besonders achtsam in der Unterscheidung dieser Formen waren, wofür ich noch einige Beispiele anführe.

Hec. 246 haben alle Handschriften Umpfenbachs falsch siet für sit, ebenso Hec. 334; Hec. 729 alle possim für possiem, Phorm. 825 alle siem für sim u. s. w.

Drei Verse sind es nur, in denen die vollen Formen weder als Schluss des ganzen Verses noch des ersten, in mehrfacher Beziehung gleich einem selbstständigen Verse behandelten Gliedes eines jambischen Septenars auftreten. Die Richtigkeit des ersten von diesen brauche nicht ich erst in Zweifel zu ziehen. Schon Ritschl hat an der Ueberlieferung der Verse Adelph. 82 u. 83:

Mi. Quid tristis es? De. Rogds me, ubi nobis Aéschinus Siét, quid tristis égo sim? Mi. Dixin hóc fore?

Anstoss genommen. Wenn die Worte ubi nobis Aeschinus siet heissen könnten, wie sie erklärt worden sind: dum nobis Aeschinus est, so wäre gegen den Sinn nichts einzuwenden. Doch weder hat ubi die Bedeutung während, so lange, noch dürfte es hier mit dem Conjunctivus verbunden werden, da der Satz mit ubi nicht von dem indirecten quid tristis ego sim, sondern von Rogas me abhängen müsste. Ich glaube deshalb, dass schon des Sinnes wegen

Umpfenbach mit Unrecht bei der Lesart der Handschriften stehen geblieben ist. Ritschl und Fleckeisen andern:

... Rogás me? ubi nobis Aéschinust?

Scin iam, quid etc.

Mir-scheint das nobis wahrscheinlich zu machen, dass der zweite Vers ursprünglich angefangen habe:

Sciet, quid tristis égo sim,

Oder: Is sciét, quid etc.: "Der wird sagen können, weshalb ich verdriefslich bin."

Das zweite ungerechtfertigte siet findet sich

Hec. 567: Nam ut hic laturus hoc sit, si ipsam rem út siet resciverit.

Die Handschriften BC geben zwar auch das zweite Mal sit statt siet, doch da hier sit den Vers stört, wenn man keine sonstige Aenderung vornimmt, so haben die Herausgeber kein Bedenken getragen, mit der Mehrzahl der Handschriften siet zu schreiben. Der Vers kommt aber sofort in Ordnung, wenn man das erste Mal, wo es am Platze ist, siet schreibt, das zweite Mal sit:

Nam ut híc laturus hóc siet, si ipsám rem ut sit resciverit.

Denn dass das erste Glied eines durch Diaerese nach dem vierten Fusse getheilten jambischen Octonars ebenso gut wie das eines jambischen Septenars die volle Form rechtsertigt, ist klar.

Nur die dritte Stelle macht einige Bedenklichkeit. Hec. 637 heist es:

Sin est, ut aliter tua siet sententia.

So haben alle Handschriften, nur in D steht von erster Hand sit.

Soll man nun annehmen, dass Terenz hier einmal sich die
Form siet mitten im Verse erlaubt habe? Mir scheint es doch
wahrscheinlicher, dass wir sie einer Störung in der Ueberlieferung
verdanken, und dass entweder sententia ursprünglich hinter ut ge-

Sin ést, uti senténtia aliter túa siet oder dass etwas ausgefallen ist, etwa de hac:

standen hat:

Sin ést, ut aliter de hác tua sit senténtia.

Doch wie man auch immer über diesen Vers urtheilen mag, jedenfalls wird sicher sein, dass man aus Conjectur Formen wie siet durchaus nicht mitten in einen Vers bringen darf. So ist das siet in dem Verse, von dem ich ausging, Heautont. 1021 falsch. Auch hätten Bentley und Fleckeisen nicht in folgendem Verse die Lesart von A verschmähen sollen:

Eun. 479: Ego illum eunuchum, si opus siet vel sobrius, wo A das richtige sit gibt, das ebenfalls in den Vers passt:

Ego illum eunuchum, si opus sit vel sobrius.

Und so schreibt auch mit Recht Umpfenbach, wenn auch wohl, ohne siet für falsch zu halten.

#### b. Infinitive auf -ier.

Terenz gebraucht die Infinitivformen auf -ier jeder Conjugation häufig im Versschluss: Andr. 203 deludier, Andr. 275 immutarier u. s. w. (vollständig bei Neue, Formenlehre II 311). Nur einmal findet sich ein solcher Infinitiv mitten im Verse:

Hec. 827: Nesció quid suspectárier | magis coépi instare ut dícat.

Er steht hier an derselben Stelle, an der auch Formen wie siet auftraten: am Schlusse des ersten Gliedes eines jambischen Septenars.

Es findet sich zwar noch ein zweites Mal die gleiche Form Ad. 535 innerhalb des Verses:

Lauddrier te audit libenter: fácio te apud illúm deum. doch obgleich alle Handschriften und Herausgeber so schreiben, so bin ich doch sicher, dass der Vers verderbt ist. In ihm wird nämlich noch ein zweiter Fehler gegen die Kunst des Terenz gemacht: die Betonung audit im dritten Fusse eines jambischen Octonars ist nicht terenzisch, was Corssen auch dagegen sagen mag. Mir scheint es sicher, dass der Dichter geschrieben hat:

Audit laudari té libenter u. s. w.

Ein Abschreiber machte zunächst laudarier aus laudari, und dann wurde des Verses wegen die Umstellung vorgenommen. Die volltönende Form auf -ier scheint den Schreibern überhaupt gefallen zu haben: sie haben sie öfter in ihren Text gebracht, ohne sich ums Metrum zu bekümmern (Andr. 500, 689; Hec. 573 u. s. w.).

#### c. Formen auf -averam, -everam, -overam, -iveram etc.

In denjenigen Formen, die von Perfecten auf -avi, -evi, -ovi abgeleitet sind und in denen die angehängte Endung mit -er eginnt, contrahirt Terenz jedesmal, wenn die Form mitten im erse steht, in -aram, -eram, -oram u. s. w.; bei denen, die von erfecten auf -ivi gebildet sind, stöfst er in gleichem Falle stets s v aus und verkürzt das i. Die vollen Formen gebraucht er r im Versschluss. Neue, Formenlehre II 407 ff., 410 f. giebt ar diesen Unterschied im Gebrauche nicht an; doch so steht Versschlusse

Andr. 673 advigiláveris
Andr. 664 auscultáverim
Phorm. 516 conduplicáverit
Phorm. 914 incusáveras
Phorm. 975 extilláverit
Hec. 235 adsimuláverit

zegen mitten im Verse:

And. 379 negaris
And. 520 amarit u. s. w.

Mitten im Verse steht Hec. 148: decrerim; Andr. 238: decrerat; l. 55: insuerit. Den Schluss des Verses bildet Andr. 10: noverit; ec. 694: amoveris; Hec. 439: noveris; Phorm. 390: noveras; ec. 155: cognoverit; Ad. 573: noverim. Dagegen mitten im rese: Andr. 10: norit; Andr. 652: cognoris; Andr. 914: noris; idr. 934: noram; Eun. 698: noras. Eun. 933: cognorit; Phorm. 11: commorat u. s. w.

Ferner im Versschluss: Andr. 494: resciverim; Heaut. 718: iciverit; dasselbe Hec. 567; Phorm. 573: audiveras. Für diese zte Form schreiben ADG: audieras, und so geben Hec. 813 e Handschriften audierit, Ad. 27: ierant. An dieser letzten elle merkt Donat ausdrücklich an: ierant producta i pronuntianm, quod nos addita u iverant dicimus. Das mag allerdings hinichen, von der Einschaltung eines v abzuhalten, die sonst bei r Unzuverlässigkeit der Handschriften in diesem Punkte nahe läge.

Mitten im Verse finden sich die Formen mit verkürztem i: ndr. 341: audierit; Andr. 922: audierim; Eun. 387: rescierint; nn. 235: abligurrierat.

Aehnlich steht auch Phorm. 537: adiŭerit im Verse.

Die verkürzten Formen sind übrigens nicht vom Versschlusse sgeschlossen. Eun. 633: schliefst ábieram, Heaut. 316: périerim n Vers.

Wenn mir nicht eine Stelle entgangen ist, was ich nicht hoffe, so findet sich nur ein Mal eine volle Form in Versmitte, für die man die contrahirte erwarten müsste:

Eun. 778: Egone? imperatoris virtutem nóveram et vim militum

Dazu kommen noch folgende zwei Formen:

Heaut. 618: Abi núnciam intro, atque illa si iam láverit mihi núntia.

Phorm. 584: Sin spréverit me, plus quam opus est scité sciet.

Im ersten Verse scheint noveram durch die Synalophe der Schlusssilbe entschuldigt zu sein. Im letzten Verse ergiebt auch die Form sprerit einen richtigen Vers, und da auf die Schreibung der Handschriften spreverit nicht viel zu geben ist (vergl. die Ueberlieferung von adwerit Phorm. 537, decrerim Hec. 148), so möchte ich dazu neigen, die contrahirte Form in den Vers zu setzen:

Sin sprérit me plus quam opus est scito sciet.

Oder hat man *spreverit* als die gebräuchliche Form stehen zu lassen, wie im zweiten Verse *laverit*?

d. et, atque, ac, aut im Versschluss.

Dziatzko schreibt in seiner Ausgabe des Phormio (Leipz. 1874) V. 57 und 58 folgendermaßen:

Sed quid tu es tristis? § Égone? nescis quo in metu et Quanto in periclo símus! etc.

und merkt dazu an: "et am Ende des Verses ist zwar ungewöhnlich, hat aber so wenig Bedenken wie aut Andr. V 256: censeme verbum potuisse ullum proloqui aut Ullam causam. Vgl. Madvig, Adv. crit. II 55." Diese Stelle in Madvigs Adversarien enthält nun den Vorschlag, gegen die Ueberlieferung am Ende eines Verses ein et hinzuzufügen, aber nicht eines Verses des Terenz, sondern des Horaz! Ich muss gestehen, selbst nicht zu wissen, ob über den Terenzischen Gebrauch in dieser Beziehung irgendwo im Zusammenhange gehandelt worden ist. Wenn aber nicht, so hätte Dziatzko doch wohl besser ganz auf eine Nachweisung von Litteratur verzichtet.

Die beiden Ausgaben von Fleckeisen und Umpfenbach stehen sich in der Behandlung eines solchen, dem schon vollständigen Verse mittelst Synalophe angefügten et, aut u. s. w. einander gegenüber: Fleckeisen streicht ein solches Bindewort überall, Umpfenbach lässt es stets unangefochten. Dem Verfahren Fleckeisens beizupflichten, von dem ich nur in der kritischen Behandlung zweier nachher zu besprechenden Stellen abgehen möchte, bewegen mich folgende Gründe.

Zunächst ist es auffällig, dass diese Conjunctionen nur so im Versschlusse auftreten, dass ihre Weglassung den Vers nicht stört, weil sie in Synalöphe mit der vorhergehenden Silbe stehen. Die letzte Silbe eines Verses füllen sie für sich ebenso wenig irgendwo aus, wie sed, vel und ähnlich consonantisch anlautende.

Ferner vermeidet es Terenz auch andere einsilbige Worte von geringem Gewichte, die mit den folgenden eng zusammengehören, durch zwischentretenden Versschluss aus einander zu reißen. Umpfenbach will zwar Eun. 631 schreiben ea omnia in Peiorem partem, doch liegt die Aenderung Bentleys: ea omnia Peiorem in partem zu nahe, als dass dieser Stelle irgend welche Beweiskrast beigelegt werden könnte. Eun. 859 schreibt Umpsenbach: quin involem In capillum, monstrum. Wie er sich hierbei mit der Metrik abfindet, sehe ich nicht; warum schreibt er nicht, da er die Praposition in im Versschluss doch einmal für möglich hält: quin involem in Capillum? Indess ist diese Stelle auch sonst nicht ohne Anstofs und bei Fleckeisen nach meiner Ansicht richtig verbessert: quin involem Monstro in capillum. Dass bei Umpfenbach Phorm. 827 steht: invenire póssim, [ut] Rogém, quod tempus etc. hat gar nichts auf sich. Wenn er das ut überhaupt noch eingeklammert in den Text setzen wollte, so hätte er es vor den zweiten Vers stellen sollen, wo es auch die Handschriften haben; denn die Messung Ut rogem, quod témpus ware gewiss möglich. Andr. 226 aber: at ego hinc me ád forum ut Convéniam Pamphilum etc. ist eine verderbte Stelle, weil, wie ich nächstens in einer besondern Untersuchung nachzuweisen denke, unmotivirt und gegen die Terenzische Kunst das Metrum umschlägt (iambischer Senar und iambischer Octonar). Die Stelle ist daher zu ändern, aber anders, als von Fleckeisen geschehen ist, der die beiden verschiedenen <sup>V</sup>erse neben einander bestehen lässt.

Ein dritter Grund gegen die Aechtheit der angehängten Partikeln ist, dass auch atque zu ihnen gehört, so dass die zweite Silbe dieses Wortes durch Synalöphe mit dem vocalisch anlautenden Ansangsworte des nächsten Verses sür das Metrum verschwindet. Ad. 217: concessisses paululum atque Aduléscenti esses morigeratus, und Ad. 375: ne dicam dolo atque Absurda. Sonst findet aber. Synalophe an der Grenze zweier Verse bei Terenz nie statt.

Der Schwerpunkt der Entscheidung liegt aber darin, dass. Asyndeta, wie sie durch Streichung des et, atque etc. meist entstehen, sowohl gewöhnlich bei Terenz sind, als auch sonst von den Handschriften durch Einschaltung von Bindepartikeln beseitigt sind, wo entweder der Vers oder ein bedeutender Bruchtheil der Handschriften die Unächtheit der Einschaltung erweist.

Der Vers zwingt que und et gegen alle Handschriften zu tilgen:

Phorm. 687: Ut té quidem omnes di deae[que] superi inferi.

Ad. 913: Addücet [et] sumptu amittet multa: quid mea?

Ein Theil der Handschriften lässt die Partikeln fehlen:

Hec. 203: doctae ad málitiam [et] Ei lúdo.

Eun. 873: ex húius modi re quápiam [et] Maló principio.

Ad. 35: quae cogito! [et] Quibus nunc sollicitor rébus!

Ad. 392: nímium inter vos Démea [ac] Non quía ades.

Ad. 465: nostrum amicum noras, simulum [atque] Aequálem?

Phorm. 168: ingenuam [ac] liberalem náctus es.

Phorm. 236: audio [et] fateor.

Hec. 165: Pudens [et] modésta.

Heaut. 226: pudice eductam [et] igndram artis meretriciae.

Nach diesen Stellen wird man es, glaube ich, gerechtfertigt finden müssen, wenn Fleckeisen die Partikeln in folgenden Stellen streicht:

Andr. 838: vidi iurgantem ancillam. § scio. § [at] Vero voltu, cum ibi me adesse.

Hier merkte schon Bentley an: Tolle illud at; obest enim potius, quam prodest. Die neuern Herausgeber, auch Umpfenbach, folgen ihm.

Andr. 560: spéro consuetudine [et] Coniúgio liberáli. Eun. 349: nóstin quae sit? díc mihi [aut] Vidistin?

Eun. 260: videt me ésse tanto honore [et] Tam fácile victum quaérere.

Eun. 926: amórem difficillimum [et] Carissimum.

Heaut. 71: satis certó scio. [at] Enim díces.

Heaut. 521: mulier commoda [et] Faceta.

Phorm. 57: quo in metu [et] Quanto in periclo simus.

Ad. 375: est hercle inépta, ne dicám dolo [atque] Absúrdá.

Wenn Umpfenbach Andr. 256:

'Obstipui: censén me verbum pótuisse ullum próloqui aut 'Ullam causam, inéptam et c.

das aut gegen die Ueberlieferung in P ans Ende des ersten, nicht an die Spitze des zweiten Verses setzt, so geht er ebenso wie Fleckeisen, der die Umstellung Aut causam ullam vornimmt, von der Meinung aus, der zweite Vers müsse durchaus ein trochäischer Septenar sein. Diese Ansicht steht aber auf sehr schwachen Füsen; warum sollte nach so vielfachem Wechsel der Metra nicht noch einmal ein jambischer Octonar eintreten, wie ihn die Handschriften bieten?

Nicht ein Asyndeton, sondern eine etwas geänderte Construction wird durch Streichung des et herbeigeführt:

Eun. 217: censen posse me offirmare [et] Perpeti.

In ähnlicher Weise scheint mir ein Infinitiv von einem andern abzuhängen in der vorletzten Stelle, die ich anzuführen habe. Ad. 38 f. ist überliefert:

Aliquid. vah, quemquamne hóminem in animo instituere aut Paráre quod sit cárius quam ipse ést sibi.

Fleckeisen hält hier an dem aut fest, rückt aliquid in den vorhergehenden Vers und fügt hinter aut das Pronomen sibi ein:

Aut céciderit aliqua átque aliquid praefregerit.

Vah, quémquamne hominem in dnimum instituere aut sibi Aber der erste Vers ist jetzt nicht richtig gebaut; die Caesur fällt hinter zwei Kürzen, was gegen die Terenzische Kunst verstößt und auf keinen Fall aus Conjectur in den Text gebracht werden darf. Ferner glaube ich nicht, dass instituere aliquid in animum in der Bedeutung "etwas in sein Herz schließen" überhaupt lateinisch ist. Mit dem gewöhnlichen Gebrauche jener Redensart aber würde es übereinstimmen, mit Streichung des aut den folgenden Infinitiv parare von ihr abhängig sein zu lassen und zu übersetzen: "dass irgend Jemand sich dazu entschließt, etwas zu erwerben u. s. w.": in animum instituere Paráre.

Ebenfalls von Fleckeisens Aenderung möchte ich in dieser letzten Stelle abgehen: Ad. 217

Metuísti, si nunc dé tuo iure concessisses poululum at que Aduléscenti esses morigeratus, hominum homo stultissime.

So geben die Handschriften. Fleckeisen setzt nun atque an die Spitze des zweiten Verses und ändert esses morigeratus in morigerasses, eine ziemlich unwahrscheinliche Emendation, die an der Richtigkeit der Ansicht überhaupt zweiselhaft machen könnte, das atque so, wie es überliefert ist, von Terenz nicht gestellt sein kann-Mir scheint jedoch der Zusammenhang eine andere Abhülfe nahem zu legen, sogar nöthig zu machen. Der Leno, der eben vo Aeschinus anstatt seines Geldes Prügel erhalten hat, soll von desser-Sclaven zu einem Vergleich bewogen werden. Dieser beginnt damit, dem Leno die Schuld an dem ganzen Streite zuzuschieben= Adulescenti morem gestum oportuit. Die Unbestimmtheit dieser Worte giebt jenem Gelegenheit, sie durch eine spasshafte Verdrehung von sich zu weisen: Qui potui melius, qui hodie usque os praebui? Syrus ist also genöthigt, sich deutlicher auszudrücken: Age, scis quid loquar? und sagt nun, er meine, der Leno hätte. verständiger Weise dem Jünglinge eine Zahlungsfrist gewähren sollen. Daraus geht hervor, dass die Worte Atque adulescenti esses morigeratus nicht bloss eine überslüssige und lästige Wiederholung der Worte in V. 214: Adulescenti morem gestum oportuit sind, sondern dass sie auch gegen den innern Zusammenhang die Wendung noch einmal bringen, die der Sclave eben als zu wenig deutlich und treffend hatte fallen lassen müssen. Ein Interpolator muss aber doch eine Zurückweisung auf V. 214 für angebracht gehalten haben; seine zweite Vershälfte aber: hominum homo stultissime ist nur Flickwerk, den Vers zu füllen, und noch dazu schlechtes; denn wenn er fürchtet, dass ihm Aeschinus keine Zinsen geben wurde, verdient er doch selbst von Syrus nicht gerade den Titel stultissime. Besser wurde dieser schon passen, wenn etwa dastände: Du glaubst, dass dies für sich ein Nachtheil sei.

Ich meine also, dass sowohl atque wie der folgende Vers zu streichen ist.

Nach dem Resultate unsrer Untersuchung wird es verboten sein, ein et, aut u. s. w. aus Conjectur an das Ende eines Verses zu setzen, wie es noch von Umpfenbach Andr. 51 geschehen ist. Auch Heaut. 595 durfte er nicht die offenbar falsche Lesart der Handschriften so emendiren, dass ein aut ins Versende kam.

Schlawe in Pommern.

C. CONRADT.

#### DER VIERJAHRIGE KRIEG.

In dem am Schlusse der vitae X orat. mitgetheilten Ehrendecrete für Demochares wird neben den anderen Verdiensten desselben auch hervorgehoben, dass er während des vierjährigen Krieges die Stadt befestigt habe. Man hat diesen vierjährigen Krieg gewöhnlich in die Jahre 306 bis 302 gesetzt; Droysen aber erklärt dieses für unmöglich und kommt zu dem Resultate, dass der Krieg in die Jahre 297 bis 294 fallen müsse (Zeitschr. für Alterthumsw. Bd. 3 No. 20 u. 21). Er stützt sich dabei auf folgende Worte des Decretes: Δάχης Δημοχάρους Λευκονοεύς αίτει δωρεάν την βουλήν και τον δημον των Αθηναίων Δημοχάρει Λάχητος Λευκονοεί είκονα χαλκην έν άγορα ....... όχυρωσαμένω την πόλιν έπὶ τοῦ τετραετοῦς πολέμου, καὶ είρήνην καὶ ἀνοχὰς καὶ συμμαχίαν ποιησαμένω πρὸς Βοιωτούς άνθ' ών έξέπεσεν ύπο των καταλυσάντων τον δημον. In der That wird unsere Entscheidung in der obigen Frage allein von der richtigen Interpretation dieser Worte abhängig sein. Zunächst fragt es sich, wer denn eigentlich unter den καταλύσαντες τὸν δημον zu verstehen ist. Droysen entscheidet sich für den Tyrannen Lachares und sagt (S. 164): "Demetrius kann am allerwenigsten als ein solcher genannt werden, der die Demokratie auflöste, die er im Jahre 307 neu gegründet hatte, die er jetzt 304 gegen Kassander zu vertheidigen kam." Gegen diese Behauptung Droysens möchte ich einwenden, dass man in Athen über die demokratischen Bestrebungen des Demetrius in den verschiedenen Zeiten auch sehr verschieden geurtheilt haben wird. Zu gewissen Zeiten hätte Demetrius allerdings in einer officiellen Urkunde unmöglich als καταλύσας τὸν δημον bezeichnet werden können. In solchen Zeiten nun aber war es gewiss ebenso wenig

möglich, ein Ehrendecret für seinen Gegner Demochares durckzusetzen oder überhaupt auch nur einzubringen. Das Decret setzt vielmehr mit Nothwendigkeit eine Zeit voraus, in der eine den Antigoniden feindliche Partei an der Spitze des Staates stand. Es führt hierauf auch eine Betrachtung der damaligen Zeitverhältnisse. Das Decret hat nämlich die Ueberschrift "Aoxw IIv 3 ágaros. Nach Diog. Laert. X 15 fällt das Archontat des Pytharatos OL 127, 2 - 271 v. Chr. Diese Angabe ist um so zuverlässiger, da Diogenes sich hierbei noch ausdrücklich auf das Zeugniss des Apollodor beruft. Zu jener Zeit nun hatte die Partei der Antigoniden in Athen gerade ihre eigentliche Stütze verloren, denn Pyrrhus hatte ja den Antigonus Gonatas aus Macedonien ver-Als Pyrrhus sich dann nach diesem Erfolge nach dem Peloponnes wandte, begrüßten ihn Gesandte der Achäer, Messenier und Athener (vgl. lust. XXV 4). Man sieht also, dass in Athen nach der Besiegung des Antigonus auch die den Antigoniden feindliche Partei ans Ruder gekommen war. Wie diese Partei über Demetrius urtheilte, können wir aus Plut. Demetr. 24 entnehmen. Plutarch schildert hier das Austreten des Demetrius in Athen nach einer Quelle, die demselben entschieden feindlich ist. dann am Schlusse des Capitels: τοιαῦτα ἔπραττον 'Αθηναΐοι φρουρας απηλλάχθαι καὶ την έλευθερίαν έγειν δοκουντες. Wer so spricht muss glauben, dass die wahren Demokraten in Athen unterdrückt seien, und dass die Athener nur irriger Weise sich einbildeten in einem demokratisch regierten Staate zu leben. Demetrius galt also der Partei des Demochares wohl keineswegs für einen Demokraten, sondern nach ihrer Ansicht sollte er gerade die Demokratie in eine Tyrannis verwandelt haben. Es entspricht diesem Standpunkte auch vollkommen, wenn Laches am Schlusse des von ihm eingebrachten Ehrendecrets hervorhebt, dass sein Vater Demochares allein unter den damaligen Politikern Athens zu allen Zeiten ein unveränderter Demokrat geblieben, und dass er auch als Martyrer seiner Ueberzeugung ins Exil geschickt worden sei. Unter diesen Umständen scheint es mir gar nicht mehr zweifelhaft zu sein, dass Laches unter den καταλύσαντες τὸν  $\delta \tilde{\eta} \mu o \nu$  den Demetrius meinen könnte. Das Decret sagt nun, dass Demochares verbannt wurde ύπὸ τῶν καταλυσάντων τὸν δημον, bei Plutarch Demetr. 24 wird aber Demochares von Demetrius ins Exil geschickt; man wird daher wohl am einfachsten die

naralúsarres τον δημον mit Demetrius identificiren. — Droysen nimmt allerdings an, dass Plutarch und Laches von zwei verschiedenen Verbannungen des Demochares sprächen. Er findet auch in der Ueberlieferung zwei verschiedene Veranlassungen zu seiner Verbannung angegeben; denn nach Plutarch wurde Demochares verbannt, weil er durch eine Aeußerung über Stratokles das Missfallen des Demetrius erregt hatte, nach den Worten des Ehrendecretes aber soll er sich durch den Abschluss eines Vertrages mit den Böotern seine Verhannung zugezogen haben. Droysen bezieht nämlich in der oben citirten Stelle die Worte ανθ' ων nur auf das Bündniss mit den Böotern. Am nachsten aber liegt es doch den Plural auf Alles zu heziehen, was vorher erwähnt worden ist. Man würde dann etwa übersetzen "weil er dieses Alles für den Demos gethan hatte, wurde er von den Gegnern des Demos in die Verbannung geschickt." Wenn man dieser Uebersetzung folgt, so scheint mir die Annahme einer zweimaligen Verbannung des Demochares jeden Anhalt verloren zu haben. Demochares ist nun also nur einmal verbannt worden und der vierjährige Krieg muss vor dieser Verbannung geführt worden sein. - Es löst sich jetzt gleichzeitig auch noch eine andere von Droysen stark betonte Schwierigkeit. Droysen sagt nämlich S. 163: "in dem Decret wird ja gerade das Verhältniss zu den Böotiern als Grund der Verbannung angegeben, und Demetrius, der mit denselben Böotiern Bündniss machte (Plut. Dem. 23), konnte ihn larum nicht verbannen." Man wird jetzt wohl zugeben müssen, lass es sich hier nicht um zwei verschiedene Verträge mit den Bootern handelt, sondern dass Demetrius und Demochares damals 10ch wenigstens in der auswärtigen Politik gemeinsame Schritte haten. Natürlich kämen dann hierbei die militärischen Verdienste aur auf die Rechnung des ersteren und Demochares hätte dann ninterher durch seine diplomatische Thätigkeit den Vertrag zum Abschluss gebracht. Wenn diese Annahmen richtig sind, so ist lamit auch zugleich den Combinationen, die Droysen S. 167 an einen zweiten Vertrag mit den Böotern knupft, vollständig der Boden entzogen. - Droysen hat auch geltend gemacht, dass in den Jahren vor der Schlacht bei Ipsus ein vierjähriger Krieg in Griechenland gar nicht geführt worden sei. Kassander hätte im Fruhling 305 seine Operationen gegen Griechenland begonnen und im Jahre 303 sei der macedonische Einfluss in Hellas schon

₩,=

vollkommen vernichtet gewesen; ein vierjähriger Krieg ließe sie somit hier nicht herausbringen. Es ist aber in dem: Deorets:gn nicht gesagt, dass der Krieg immer nur in Griechenland selba geführt sein sollte, sondern der Verfasser hat hier überhaupt nu die Zeit des Kriegszustandes im Auge. Derselbe dauerte aber ven Einfalle Kassanders in Griechenland bis zu dem 302 erfolgten Alschluss der Verträge zwischen Kassander und Demetrius (vol. Diod. XX 111), also gerade vier Jahre. Diesen Krieg als vierl jährig zu bezeichnen war übrigens um so mehr geboten, da noch im Jahre 302 Kassander und Demetrius in Thessalien einandet gegenüberstanden und letzterer dazu noch in seinem Heere 25000r Mann Hulfstruppen aus griechischen Städten hatte. --- Plutarch: berichtet Dem. 23, dass in diesem Kriege Kassander vor den Mauern Athens stand. Auch dazu passen wieder sehr gut die Worte des Decretes, denn hier wird als Verdienst des Demochares hervorgehoben, udass er durch Mauerbau und Anschaffung von Waffen und Kriegsmaschinen die Stadt in dem vierjährigen Kriege in Vertheidigungszustand gesetzt habe.

Nachdem ich nun gezeigt zu haben glaube, dass der vierjährige Krieg in die Jahre 305 bis 302 zu setzen ist, möchte ich jetzt noch einen Schritt weiter gehen und den von Droysen für die Jahre 297 bis 294 angenommenen Krieg mit den Nachfolgern Kassanders vollständig in Abrede stellen. Droysen beruft sich zunächst darauf, dass Philippus, der Sohn des Kassander, in Elates starb. Man könne daraus entnehmen, dass er eine Bewegung gegen Griechenland gemacht hätte (S. 165). An denselben Philippus hätten die Athener auch den Demochares als Gesandten geschickt, und dieser hätte seine feindseligen Gesinnungen gegen Macedonien dem Könige sehr unverhohlen zu erkennen gegeben. Er hätte damit auch nur der damals in Athen allgemein herrschenden Stimmung Ausdruck gegeben. Dieses beweise der Umstand, dass Demochares, als er dem Volke nach Eleusis hin Subsidien von Antipater brachte, dasselbe erst bereden musste sie von Macedonien anzunehmen. - Dass man jemals den Demos von Athen erst durch Ueberredungskünste hätte bewegen müssen baares Geld anzunehmen, wäre allerdings im höchsten Grade auffallend. Um so mehr Veranlassung haben wir uns die Nachricht näher anzusehen. In dem Decrete liest man die Worte: καὶ πρὸς 'Aντίπατρον πρεσβεύσαντι καὶ λαβόντι είκοσι τάλαντα άργυρίου

καὶ Έλευσινάδε κομισαμένω τῷ δήμω καὶ ταῦτα πείσαντι ίλέσθαι τὸν δημον καὶ πράξαντι. Ich kann mich hier wiederum mit der Uebersetzung Droysens nicht einverstanden erklären; denn "Geld annehmen" wurde wohl heißen ταῦτα λαβείν, die Worte ταῦτα έλέσθαι übersetze ich aber "sich zu diesem Schritte ent. Das Verdienst des Demochares ist dann also doppeltes, einmal dass er selbst als Gesandter mit Antipater verbandelte, und dann dass er auch überhaupt die Absendung einer 30 gewinnbringenden Gesandtschaft veranlasst hatte. In ähnlicher Weise rechnet Laches es auch seinem Vater Demochares zum Verdienste an. dass er eine Gesandtschaft an Ptolemäus beantragt hat. wiewohl er sonst bei derselben weiter nicht betheiligt war. Fragt man nun wie Antipater dazu kam, den Athenern zwanzig Talente m schenken, so denkt man natürlich sosort an die Thronstreitigkeiten zwischen Antipater und seinem Bruder Alexander. trius unterstützte den letzteren und dieses war für die Partei des Demochares wohl Veranlassung genug, um mit Antipater in Verbindung zu treten. Denn einen Machthaber wie Demetrius konnte man doch nur durch auswärtige Politik stürzen. Man versteht jetzt wohl auch, weshalb Demochares das Geld nach Eleusis brachte; in Athen selbst namlich konnte er sich, so lange Demetius dort war, mit dem Gelde wohl schwerlich blicken lassen. Eine ähnliche Bewandtniss wird es übrigens wohl auch mit den beiden Gesandtschaften des Demochares an Lysimachus haben, die den Athenern 130 Talente einbrachten. Denn dass Lysimachus sich für Antipater interessirte, ersieht man aus Plut. Pyrrh. 6. demselben Capitel kann man auch entnehmen, dass Ptolemäus die Partei des Antipater ergriff; es liegt also nichts näher, als die Gesandtschaft an Ptolemäus ebenfalls in diesen Zusammenhang zu bringen. — Da die beiden Brüder nun im hestigsten Thronstreite agen und Antipater sogar seine Mutter Thessalonice ermordete, weil sie seinen jungeren Bruder Alexander begunstigte (Plut. Pyrrh. 6), so lasst es sich von vorn herein nicht annehmen, dass ler älteste Bruder Philippus, der ja ohnehin ein Todescandidat war, sofort sollte willig anerkannt worden sein. Es ist mir vielnehr wahrscheinlich, dass er durch die Feindseligkeit seiner Brüder ınd die Intriguen seiner Mutter zur Flucht nach Elatea genöthigt rurde. Auf diese Weise entgehen wir der allerdings etwas misschen Lage, einen König wenige Wochen nach der Eröffnung

eines Angriffskrieges an der Schwindsucht sterben zu lassen. — Mit dem Feldzuge des Jahres 297 ist nun gleichzeitig der ganze Krieg mit Macedonien beseitigt, da weitere Indicien für ein actives Vorgehen der ohnehin in Thronstreitigkeiten verwickelten Könige sich wohl schwerlich dürften beibringen lassen.

Ich möchte schliefslich noch darauf hinweisen, dass auch die Anordnung der in dem Ehrendecrete erwähnten Thatsachen es empfiehlt, den vierjährigen Krieg so früh als möglich anzusetzen. Droysen glaubt allerdings (S. 170), dass hier Alles gar wunderlich durcheinander geworfen sei; mir indess scheinen alle Thatsachen, so weit es sich absehen lässt, in streng chronologischer Ordnung aufgeführt zu sein. Laches beginnt also meiner Ansicht nach mit dem Plut. Dem. 23 erzählten Kriege der Athener mit Kassander: dann folgt der Vertrag mit den Böotern, den auch Plutarch noch in demselben Capitel erwähnt, dann die Verbannung des Demochares, von der Plutarch in dem unmittelbar darauf folgenden Capitel spricht. Nach seiner Rückberufung führte Demochares. wie das Decret angiebt, in Athen ein Sparsystem ein, und dieses war gewiss am nothigsten gerade nachdem Demetrius die Stadt verlassen hatte. Es folgen dann die Gesandtschaften, die in die Jahre 297 oder 296 zu setzen sind, als Demetrius wieder nach Athen Auch sogar die einzelnen Gesandtschaften zurückgekehrt war. scheinen mir nach chronologischer Reihenfolge aufgeführt zu sein; denn die Partei des Demochares musste sich zuerst des Beistandes von Lysimachus und Ptolemäus vergewissern, ehe sie mit Antipater direct in Verhandlung treten konnte. Man könnte fragen, warum nicht auch Demochares selbst zu Ptolemäus geschickt wurde. Ich glaube fast, dass er damals noch nicht von Thracien zurückgekehr war, oder dass die Athener an beide Könige zu gleicher Zeit die Gesandtschaften abschickten; denn sie konnten doch gewiss nicht viel Zeit verlieren, da Pyrrhus sehr schnell die Initiative ergrif.

Königsberg. R. SCHUBERT.

# MISCELLEN.

#### DREI NEUE FRAGMENTE.

Zu den zahlreichen Reminiscenzen und Citaten aus der älteren imischen Poesie, welche in den Reden Ciceros als anonyme ichterfragmente erkannt worden sind, glaube ich zwei hinzufügen ikönnen.

In der Rede für P. Sestius c. 21 § 48 spricht Cicero von einer Todesverachtung, die man ihm wohl zutrauen dürfe als probtem Bürger des Landes, welches einen C. Mucius, P. Decius nd viele andere Männer aufzuweisen habe, die theils im Dienste ir das Vaterland theils um eigener Schande zu entgehen ihr eben opserten; er fahrt dann fort: in qua civitate ipse memiissem patrem huius M. Crassi, fortissimum virum, ne videret ctorem vivus inimicum, eadem sibi manu vitam exhausisse, qua ortem saepe hostibus obtulisset. Die allitterirenden Worte videret ctorem vivus, die Ausdrücke manu vitam exhaurire und mortem ostibus offerre sind entschieden poetisch; und es genügt die Umellung zweier Worte, um in die zweite Hälfte des Satzes das etrum des trochäischen Octonarius hineinzubringen, welches ahrscheinlich nicht von einem nachlässigen Abschreiber, sondern thon von Cicero selbst im Fluss der ungebundenen Rede an einer telle aufgelöst worden ist. Die Verse scheinen nämlich so geutet zu haben:

— ne vidéret vivus victorem inimicim, manu eadem sibi vitam éxhausisse, quá mortem saepe hóstibus óbtulisset.

Als Fragment einer Tragödie betrachtet, können diese Worte wohl kaum auf etwas anderes, als auf den Tod des Telamoniers Aiax hinweisen, so dass mit victor inimicus Odysseus bezeichnet ist, in Uebereinstimmung mit den Worten des Odysseus selbst bei Homer Odyss. λ 543 ff. οἴη δ' Αἴαντος ψυχὴ Τελαμωνιάδαο νόσφιν ἀφεστήκει, κεχολωμένη εἵνεκα νίκης, τήν μιν ἐγω νίκησα δικαζόμενος παρὰ νηυσίν. Und es scheinen daher die restituirten Verse bei Cicero entweder dem Telamo des Ennius oder dem Teucer des Pacuvius entlehnt zu sein. Mit anderen uns überlieferten Bruchstücken aus den genannten Tragödien diese Verse zusammenzukitten, mag versuchen, wer sich in Variationen von Möglichkeiten ergehen will.

Ein zweites poetisches Bruchstück glaube ich in Ciceros Rede für Cn. Plancius c. 8 § 20 gefunden zu haben. Dort heißt es: Quid ego de me, de fratre meo loquar? quorum honoribus agri ipsi prope dicam montesque favebant. Die Lesart favebant stützt sich auf den Scholiasten, die Handschriften haben faverunt. Durch die zweifellos berechtigte Aufnahme der Lesart favebant bekommen wir aber, nach Fortlassung des eingeschalteten prope dicam, die letzten vier Füßse eines Hexameters:

agri ipsi montesque favebant.

Mit der Annahme, dass diese Worte aus der Reminiscenz einer Dichterstelle herrühren, stehen Gedanke und Diction in bestem Einklang.

Ein drittes Fragment, welches, obgleich nicht anonym, doch bisher unbeachtet geblieben ist, gehört dem Sallust an. Nämlich zur Thebais des Statius III v. 2 hat der Bamberger Codex ungefähr übereinstimmend mit den anderen Handschriften und mit der Lindenbrogschen Ausgabe zu den Worten des Dichters nocte sub ancipiti folgendes Scholion: Ancipiti] vel propter noctem ancipitem cum ipse anceps esset vel ancipiti media. notanda figura anacoluton secundum Salustium Qua nocte ipse fiebat anceps. Wie das zerrüttete Scholion wiederherzustellen sei, darüber kann man in Zweisel sein, zweisellos aber ist, dass der Scholiast hier als Belag für die auch bei Personen zulässige Anwendung des Adjectivs

Jan Bar

seps die Worte qua nocie spec sebat anceps citirt, und zwar als prie des Sallust. Sie sind aber weder in den vollständig ertenen Schristen des Sallust zu finden, noch findet man sie bei itseh in der Fragmentsammlung.

Berlin. OTTO MÜLLER.

is the constant value and the property of the

en la company de la company de la company de

race of containing the charge of the con-

# GLOSSENE IM CICERO.

De imp. Cn. Pompere. 18 § 552 insula Delos, tam provid nobis [in Aegaeo muri] posita. Die eingeklammerte geographische bliz kann nur von einem unwissende Schüler belehrenden terpreten herrühren, nicht von Cicero, der es wahrlich nicht ithig hatte, römische Bürger über die Lege von Delos zu unterchten.

Pro Sulla c. 26 § 73: Hace din multumque fet multo labore sind für den danken überflüssig und sprachlich anstbesig wegen der Wiederlung von multus. Man wird diese Worte also anzusehen haben iene Erkkärung zu multumque, welche jemand beigeschrieben t, dem die Verbindung multum quaesita aussiel.

Pro P. Sestio c. 37 § 80: Ipsum vero quid accusas? num fuit gladiis? num repugnavit? num [ut gladiateribus imperari let] ferrum non recepit? Die Ausdrücke aus dem Fechterwesen wen jedem römischen Bürger und sicherlich auch den Richtern Process des P.-Sestius zu geläufig, als dass ihnen Cicero den isdruck ferrum recipere zu erklären brauchte. Dazu kommt, dass e Parenthese ut gladiatoribus imperari solet den Worten num rrum non recepit logisch nicht entspricht, und dass sie in listischer Hinsicht den ganzen Satz verunstaltet, indem die Gleichrmigkeit der Satzglieder num defuit gladiis? num repugnavit? im ferrum non recepit? dadurch zerstört wird.

Phil. II c. 4 § 8: Iam invideo magistro tuo, qui te tanta reede [quantam iam proferam] nihil sapere doceat. Die in ammern eingeschlossenen Worte erregen die Erwartung, dass genauere Angabe des Lohnes unmittelbar folgen werde, welchen

Antonius seinem Lehrmeister in der Beredtsamkeit, dem Rheter Sextus Clodius, hat zukommen lassen. Diese Angabe erfolgt aber erst im § 43 mit den Worten: At quanta merces rheteri data est! audite, audite, patres conscripti, et cognoscite rei publicae vulnere u. s. w. Cicero konnte also § 8 wohl sagen: ea mercede, quam alio loco proferam, nicht aber tanta mercede, quantam iam pro-Betrachten wir aber diesen Relativsatz als ein auszuscheidendes Glossem, welches auf die genauere Besprechung des Gegenstandes im § 43 hinweisen sollte, so erhalten die übrig bleibenden Worte qui te tanta mercede nihil sapere doceat eine gesteigerte Kraft, die Zuhörer in Spannung zu versetzen. ebenso, wie hier, gebraucht Cicero bei Erwähnung desselben Gegenstandes das exclamatorische tantus absolut in den Worten § 84: cupio audire, ut videam, ubi rhetoris sit tanta merces sid est ubi campus Leontinus apparent]. Auch an dieser Stelle halte ich mit Campe die eingeschlossenen Worte für einen abschwächendes fremden Zusatz, der vielleicht von derselben glossirenden Hand herrührt, welche das obige quantam iam proferam hinzugefügt hat. Ein Hinweis auf den Inhalt des § 43 ist an beiden Stellen wohl Schülern gegenüber angebracht; nicht aber steht es Gicero an, dem Gedächtniss römischer Senatoren, welche er sich doch bei Abfassung dieser nicht gehaltenen Rede als Zuhörer denken musste, zumal mit einer so nüchternen Erklärung seiner Worte zu Hülfe zu kommen, wie wir sie am Schluss des § 84 lesen.

Phil. II c. 44 § 112: Cur homines omnium gentium snaxime barbaros [Ityraeos] cum sagittis deducis in forum? Das Wort Ityraeos ist eine Glosse, hergenommen aus § 19: dum confiteure hunc ordinem koc ipso tempore ab Ityraeis circumsederi. Auch Phil. V c. 6 § 18 begnügt sich Cicero bei Erwähnung desselben Vorfalls diese Ityraei blos mit den Worten barbari sagittarii zu bezeichnen.

Berlin.

OTTO MÜLLER.

### DER MUSENVEREIN DES SOPHOKLES.

In einer Stelle des alten Biographen von Sophokles heißt es, is dieser aus der Zahl der Gebildeten eine Genessenschaft zu ren der Musen gegründet habe. Die Worte sind folgende: πυρος δέ φησιν ὅτι καὶ τὴν καμπύλην βακτηρίαν αὐτὸς ενόησεν φησὶ δὲ Ἰστρος καὶ τὰς λευκὰς κρηπίδας αὐτὸς ευρηκέναι, ας ὑποδοῦνται οἱ τε ὑποκριταὶ καὶ οἱ χορευταὶ πρὸς τὰς φύσεις αὐτῶν γράψαι τὰ δράματα, ταῖς δὲ ο ὑσαις θίασον ἐκ τῶν πεπαιδευμένων συναιγεῖν.

Die meisten Erklärer haben diese Worte von einer Festgessenschaft verstanden. Einen andern Weg hat kürzlich Ludwig n Sybel in dieser Zeitschrift IX 248 ff. eingeschlagen. Er nimmt, dass wie in den unmittelbar vorhergehenden Worten von Erdungen und Einrichtungen für die Schauspieler (Krummstab, sehekleidung, Berücksichtigung ihrer Individualität) die Rede gesen, so auch diese letzten Worte lediglich auf die Schauspieler beziehen und nichts Anderes damit gesagt sei, als Sophokles be "die Personen der Schauspieler aus den Gebilten gewählt". "Mag die Floskel", fügt L. v. Sybel hinzu, em Istros aus einem Epigramm zugekommen, oder in seinem genen Garten gewachsen sein, sie redet jedenfalls nur von den enern der Musen, dem Gefolge der tragischen Muse, welches re Schöpfungen auf den Brettern in die täuschende Wirklichkeit bringen berufen ist, von den Schauspielern."

Ich kann dieser Auffassung nicht beistimmen, weil sie Vorillungen, die aus den Verhältnissen der Schauspieler in Rom
id bei uns entlehnt sind, in den dramatischen Festcultus der
iechen hineinträgt, dem sie ganz fremd sind. Die Gebildeten,
s deren Kreise Sophokles zuerst seine Schauspieler gewählt
ben soll, setzen ungebildete Schauspieler der früheren Zeiten
raus. Allein wenn wir selbst in die ersten Anfänge der draatischen Kunst zurückgehen, wäre es ein Irrthum an ungebildete
hauspieler zu denken. Einen Schauspielerstand als solchen gab

es damals überhaupt nicht. Wie der Festcultus vom Staat ausging, so waren auch die Theilnehmer des Festcultus Staatsbürger. Mochte nun auch die Schauspielkunst wie die Kunst der dramatischen Poesie in der Zeit unvollkommen und unausgebildet sein, so lässt sich doch voraussetzen, dass zur Aufführung der Festspiele jedesmal die Geeignetsten vom Staat ausgewählt worden Von den Schauspielern ist dies um so unzweifelhafter, als Anfangs die Dichter selbst, wie wir wissen, in ihren Stücken auß traten. Wenn diese Andere für sich eintreten ließen, so werden sie gewiss dafür gesorgt haben, dass die von ihnen gewählten Schauspieler im Stande waren, für sie einzutreten. Um dies aber zu können, war vor allen Dingen ein Verständniss des Dichters und der vom Dichter ihnen anvertrauten Rollen erforderlich. Dieses Verständniss setzt aber Bildung voraus und zwar eine um so gründlichere, tiesere und seinere, je größer die Meisterwerke sind, die sie darzustellen haben. Wie ließe sich ohne diese Bildung, um von andern Dichtern zu schweigen, ein Verständniss der großartigen Schöpfungen des Aeschylus, Sophokles' unmittelbaren Vorgängers, denken! Wie wäre es glaublich, dass Aeschylus, nachdem von ihm der zweite Schauspieler in das Drama eingeführt war, neben sich als Schauspieler Myniscus und Kleander geduldet haben würde, deren er sich mit Vorliebe bediente, wenn er nicht ihrer Bildung und der darauf beruhenden Tüchtigkeit. ganz abgesehen von den übrigen technischen Mitteln der Darstellung, sicher gewesen wäre.

Eher liese sich annehmen, dass in späteren Zeiten, wo die Typen der Aeschyleischen, Sophokleischen und Euripideischen Charaktere bereits festgestellt und genug Vorbilder vorzüglicher Schauspieler zur Nachahmung vorhanden waren, auch minder gebildete Schauspieler mit Erfolg hätten auftreten können. Und dass dieses geschehen, könnte man vielleicht daraus schließen, dass man es für nöthig gehalten hat, wohl um die Kunst auf ihrer Höhe zu erhalten, Staatsprüfungen für die Schauspieler einzuführen (vgl. Hesych., Suid., Phot. v. νεμήσεις ὑποκριτῶν).

Auf die Zeit des Sophokles gegenüber der vorsophokleischen Zeit ist der Gegensatz von gebildeten und ungebildeten Schauspielern nicht anwendbar. Wäre aber durch die Bemerkung kein Gegensatz gegen frühere Zeiten beabsichtigt, so müsste sie als völlig müßig und überflüssig erscheinen.

Stellen sich so sachliche Bedenken der von L. v. Sybel vorgeschlagenen Auffassung entgegen, so empfiehlt sich die Erklärung auch nicht von Seiten des Ausdrucks. Dem alleinstehenden Worte Have ohne Weiteres die Bedeutung "Schauspieler" unterzulegen ist doch sehr gewagt, auch συναγαγείν kommt bei seiner Erklärung nicht zu der ihm gebührenden Geltung und die Gewaltthätigkeit wird schwerlich dadurch hinreichend entschuldigt, dass Herr von Sybel die ganze Phrase als eine Dichterfloskel bezeichnet. Dieses Auskunstsmittel ist überdies um so entbehrlicher, als Hagos keineswegs ein bloß poetisches Wort ist, sondern in der Bedeutung von σύνοδος und collegium sehr häufig, zumal in Inschriften vorkommt, und die Worte in ihrer ursprünglichen Bedeutung: "Er brachte einen Verein von Gebildeten für die Musen zusammen" einen ganz guten Sinn geben. Denn auch der Einwand, dass auch dieser letzte Punkt nur auf die Schauspieler bezogen werden dürfe, weil im Vorhergehenden von den Schauspielern die Rede gewesen, ist wenig überzeugend. wir ja doch aus zahlreichen Beispielen, dass in dergleichen Notizen auch entfernter Liegendes lose an einander gereiht zu werden pflegt.

Wir kehren damit zu den früheren Erklärungen zurück, von denen nach meinem Erachten die von Schömann der Wahrheit am nächsten kommt, wenn er "einen Verein von Freunden der Kunst und Wissenschaft" annimmt, "die ihren Kult den Musen erwiesen."

Melcher Art dieser Verein gewesen, lässt sich freilich wegen Mangel an anderweitigen Nachrichten nicht mit Sicherheit feststellen. Allein die verdienstvollen neueren Forschungen von Otto Lüders (die Dionysischen Künstler. Berlin, Weidmannsche Buchhandlung 1873) und P. Foucart (de collegiis scenicorum artificum apud Graecos. Lutetiae Parisiorum 1873) enthalten, wie ich glaube beachtenswerthe Fingerzeige. Sie bringen auf den Gedanken, dass wir in diesem von Sophokles gegründeten Vereine den Anfang und das Vorbild derjenigen Corporationen (Θίασοι, σύνοδοι, ὀργεῶνες, collegia artificum) zu suchen haben, welche, wie die bis ins dritte Jahrhundert vor Chr. zurückgehenden Inschriften bezeugen, über ganz Griechenland verbreitet, in organischer Gliederung fest zusammengeschlossen, mit Staatsprivilegien (wie Befreiung vom Militärdienste und Freiztigigkeit) ausgestattet, in den Dienst einer Gottheit, zumeist des Dionysos, aber auch des Zeus, des Apollo

und der Musen gestellt, Freunde der Musenkunst, Dichter, Schauspieler, Kitharoden, Auloden, Flötenbläser, Kitharisten u. a. vereinigten, um nicht nur in der Gemeinde, der sie angehörten, sondern auch in anderen minder bemittelten Gemeinden die den Göttern gewidmeten Feste durch Dichtung, Musik und Tanz würdig zu seiern. Wir dürsten so, wenn diese Vermuthung richtig wärs; auf Sophokles den Ursprung einer Einrichtung zurückführen, welche noch viele Jahrhunderte nach seinem Tode, nachdem längst Griechenlands politische Macht vernichtet war, einen weitreichenden, sogar bis in die Kaiserzeit hineinragenden geistigen Einstuss ausübta und selbst die zunehmende Entartung noch eine geraume Zeit hindurch in Schranken zu halten vermochte.

Breslau.

JULIUS SOMMERBRODT.

#### ZU SOPHOKLES.

Bei Sophokles begegnen wir, wie ich gelegentlich gesagt habe, auf Schritt und Tritt solchen Stellen, an denen bereits alte Verbesserer mit falschen Heilmitteln sich versucht und somit die Spur des ursprünglichen Textes verwischt und an die Stelle eines einfachen Versehens einen doppelten und wohl gar drei- und vierfachen Fehler gesetzt haben. Einen neuen und, wie ich glaube, unzweideutigen Beleg für die Richtigkeit dieser Behauptung liefert Oed. R. 1071—75:

ΙΟΚ. ἰοὺ ἰού, δύστηνε τοῦτο γάρ σ' ἔχω μόνον προσειπεῖν, ἄλλο δ' οἔποθ' ὕστερον. ΧΟΡ. τι ποτε βέβηχεν, Οἰδιπους, ὑπ' ἀγρίας ἄξασα λύπης ἡ γυνή; δέδοιχ' ὅπως μὴ ἐχ τῆς σιωπῆς τῆσδ' ἀναρρήξει κακά.

Im letzten Verse ist  $\sigma\iota\omega\pi\tilde{\eta}\varsigma$  durchaus unpassend. Wenn Jokaste ausruft: "wehe, Unglücklicher! nur dies und nichts weiter habe ich dir zu sagen", so darf der Chor zwar sein Befremden darüber kundgeben, dass sie die Gründe ihres Wehrufs verschweigt: aber den Wehruf als ein Schweigen zn bezeichnen ist widersinnig, wie es widersinnig wäre das Wort  $\sigma\iota\omega\pi\dot{\eta}$  auf die Rede eines

Schwätzers zu übertragen, der bei aller Redseligkeit dasjenige nicht sagt, was man von ihm zu hören wünscht oder berechtigt Welcher Begriff und welches Wort statt σιωπή hier nothwendig ist, kann nicht zweiselhast sein. Wie von φεῦ hergeleitet wird das Verbum  $\varphi \varepsilon \dot{\psi} \zeta \omega$ , wie sich entsprechen al und alá $\zeta \omega$ ,  $\varepsilon la$ und είάζω, οίμοι und οίμώζω, ότοτοι und ότοτύζω, γοῦ und γούζω, μοΐ und μοΐζω, τί und τίζω, πάππα und παππάζω, πάτερ und πατερίζω, αδελφέ und αδελφίζω (vgl. Aesch. Ag. 1307: ΚΑΣ. φεῦ φεῦ. ΧΟΡ. τι τοῦτ' ἔφευξας; Soph. Ai. 430: αλαί — νῦν γὰρ πάρεστι καὶ δὶς αλάζειν έμοί. Oed. C. 820: ΟΙΔ. οἴμοι. ΚΡ. τάχ' έξεις μᾶλλον οἰμώζειν τάδε. Ar. Vesp. 652: ἀτὰρ ὦ πάτερ ἡμέτερε Κρονίδη ΦΙΔ. παῦσαι καὶ μὴ πατέριζε. Thesm. 231: MNHΣ. μῦ μῦ. EYP. τί μύζεις;), so ist wer  $lo\dot{\nu}$  ruft, nicht ein  $\sigma\iota\omega\pi\tilde{\omega}\nu$ , wohl aber ein  $l\dot{\nu}\zeta\omega\nu$ , und wie οἰμωγή von οἴμοι, ἀλαλαγή von ἀλαλάζω, so kommt von  $i\dot{\nu}\zeta\omega$  das bei Soph. Phil. 752 überlieferte und hier erforderliche Substantivum  $ivy\dot{\eta}$ . Es wird zu schreiben sein:

> δέδοιχ' ὅπως μὴ ἐκ τῆς ἰυγῆς τῆσδ' ἀναφρήξει κακά.

Wie aber kam man von  $i\nu\gamma\tilde{\eta}_{S}$  zu  $\sigma\iota\omega\pi\tilde{\eta}_{S}$ ? Zunächst war in Folge eines unwilkürlichen und überaus leichten Fehlers THCITTHC in THCCITHC übergegangen: darauf ersetzte man, um die fehlende kurze Silbe zu gewinnen,  $\sigma\iota\gamma\tilde{\eta}_{S}$  durch das synonyme  $\sigma\iota\omega\pi\tilde{\eta}_{S}$ , ohne zu bedenken, dass das unmetrische  $\sigma\iota\gamma\tilde{\eta}_{S}$  zugleich um des Sinnes willen zu verwerfen war. Wäre der Oed. R. des Sophokles so wenig gelesen worden als etwa Eur. Cyclops (vgl. Bernhardy Grundr. der Gr. Litt. II 2 p. 479), so würden unsere Handschriften vermuthlich bieten

μη 'κ της σιγης τησδ' άναρρήξει κακά.

Stände aber dies in unseren Handschriften, so ware man über die ursprüngliche Lesart sicherlich längst einig.

Zwei Doppelsehler glaube ich auch in den unmittelbar voraufgehenden Worten des Oedipus wahrzunehmen, 1069 f.:

άξει τις έλθων δεῦρο τὸν βοτῆρά μοι· ταύτην δ' έᾶτε πλουσίψ χαίρειν γένει.

Statt ἄξει τις ἐλθών möchte ich ἄξει μολών τις vorziehen: war dies in ἄξει τις μολών übergegangen, so lag die Correctur

άξει τις έλθων überaus nahe. Sicherer ist es, dass die letzten Worte ehemals lauteten, wie ich bereits im J. 1872 geschrieben habe, πλουσίω χλιδάν γένει.

Zur Bestätigung dient das Zeugniss der Scholien, deren Erklärung, τρυφᾶν καὶ ἐναβρύνευθαι, nicht auf χαίρειν bezogen werden kann, sondern χλιδᾶν als überliefert erweist (vgl. Hesychius: χλιδαί ἀγλαΐσματα, τρυφαί. χλιδιώσαις τρυφώσαις. Etym. M. p. 812, 31: χλιδη ἀγλαΐσμῷ, τρυφῆ, u. a.). Aus ΧΛΙΔΑΝ wurde in Folge eines sehr verzeihlichen Lesefehlers ΧΑΙΔΑΝ, und dieses Unding verwandelte ein tappischer Corrector in das handschriftliche χαίρειν.

Beiläufig noch eine Bemerkung über Ant. 149:

άλλα γας ά μεγαλώνυμος ήλθε Νίχα τζ πολυαςματφ άντιχας είσα Θήβς.

Das absurde ἀντιχαρεῖσα, das man für ἀντιχαρισαμένη nehmen wollte oder frischweg durch "anlächelnd" übersetzte, hat mich lange vexirt. Es war herzustellen τῷ πολυαρμάτψ ἄρτι φανεῖσα Θήβα. An ἄρτι χαρεῖσα dachte schon Blaydes.

St. Petersburg.

A. NAUCK.

#### STEINMETZZEICHEN.

Zu den von mir in dieser Zeitschrift 7, 482 ff. gegebenen Notizen über römische Steinmetzzeichen mögen hier einige Nachträge Platz finden.

1. Rom. Das kurzlich entdeckte auditorium auf dem Esquilin durchbricht die Linie des servianischen Walls. Die weggebrochenen Steine seiner Futtermauer scheinen zum Theil zum Bau jenes Gebäudes verwandt worden zu sein. In der schönen Publication dieses wichtigen Denkmals im Bull. della commissione archeol. municipale 1874 Nr. 3 findet sich T. XII. XIII eine Abbildung jener Steine; darauf sind Steinmetzzeichen zu sehen:



Der Herausgeber hat nicht bemerkt, dass dies Steinmetzzeichen sind. Da man wie es scheint in Rom fortfährt sich um solche

Dinge nicht zu kümmern, wandte ich mich an Herrn Dr. De Boor. und erhielt von ihm folgende Auskunft (Rom 27./ Febr.): 'auf den Blöcken der Serviusmauer, theils in jenes auditorium verbaut, theils in einem mehrere Fuss langen Stuck jener Mauer das daneben freigelegt ist, herrschten zwei Zeichen vor: K und I; nach der Lage der Steine natürlich verschieden gestellt, K oder in oder w (⊼ kommt zufällig nicht vor); ± und H; daneben einmal > und einmal A A (so neben einander). Das sind die sichern. Höchst zweiselhast sind eins wie T; der verticale Strich ist viel schmaler und schärfer wie der horizontale und über diesem ein Bruch, sodass er wohl nach oben zu einem I zu erganzen sein wird und der verticale Strich zufällig ist; noch zweiselhaster ein Conglomerat von lauter schmalen Strichen dieser Form D... Herr De Boor hat leider seine Absicht von diesen wie von den ubrigen von ihm gesehenen Zeichen Abklatsche zu nehmen noch nicht ausführen können und da die Ausführung solcher Absichten begreiflicher Weise überhaupt von Zufälligkeiten abhängt, so habe ich nicht Anstand genommen die Zeichen nach seiner gefälligen brieflichen Mittheilung hier wiederzugeben. Einstweilen sieht man deutlich, dass man es mit Zeichen zu thun hat, welche den von mir a. O. publicirten eines altrepublikanischen Baus auf dem Palatin am nächsten stehen. Auf den Werkstücken eines Baus der Königszeit sind solche meines Wissens noch nicht bemerkt worden und die Publication derselben nach Abklatschen bleibt sehr zu wünschen.

Anderer Art scheinen die Zeichen auf den Werkstücken des Castortempels zu sein, von welchen Rosa in seinem Berichte Sulle scoperte archeologiche della città e prov. di Roma (R. 1873) S. 52 spricht: 'in taluni blocchi veggonsi incise delle lettere in pura forma Romana le quali piu che marche di cava sembrano 'lusus' degli stessi lavoratori'. Auch nach diesen hat sich Herr De Boor umgethan, hat aber nur eins gefunden, das er so wiedergiebt

PF

Doch fügt er hinzu, dass die stark zerfressene Fläche schwer die Zusälligkeiten von den Meisselstrichen unterscheiden lasse.

2. Ueber die Zeichen auf der Stadtmauer von Pompeji bemerkt Fiorelli (Gli scavi di Pompei dal 1861 al 1872 S. X), dass auf den von ihm der zweiten (samnitischen) Bauperiode zugeschriebenen Werkstücken aus Nocerastein und wie es scheint nur auf diesen, "le note dei quadratari, che in molti casi sono imitazioni degli elementi dei primitivi alphabeti italici", sich finden. Leider giebt er kein einziges Zeichen an.

3. In der Ringmauer von Perusia fand Graf Rossi Scotti auf 'zwei Travertinsteinen je zwei ungewöhnlich große Buchstaben Q und 1, wie sie sich auch auf den Mauern anderer etruskischer Städte gefunden haben sollen. Diese Buchstaben sind aller Wahrscheinlichkeit nach bloße Merkzeichen des Steinhauers oder Baumeisters, ursprünglich möglicher Weise Siglen häufig gebrauchter technischer Wörter'. Corssen, Sprache der Etrusker 1, 1012. Diese 'Möglichkeit' ist, wie man sieht, gegenüber der früher (a. 0.) begründeten Ansicht, dass wir in der That nicht an Abkürzungen zu denken haben, eine sehr schwache.

Müchten vorstehende Bemerkungen Reisende veranlassen genauer auf diese Zeichen zu achten, damit für eine endgiltige Erklärung derselben das Material beschafft werde.

Königsberg.

H. JORDAN.



•

Erw CIXKWBNWNTWN MAHUM OIBIN LEMHCA METAKN MOLT NIKHMAMETATKHEKPY TH CATACTTONIAT W OX JUNMOY FABYT KAI AYTOIHZIWAY Kal WMOCANMORCA TON OPKONAYTWNWPHBHN EICTA A NWMEN OYK ATHABONO'A OLLOW BIYONIK ONCHE MN MOIEICXWPANDYTENAYTON ETWTAP EICKATW FZOME ETTON EMH CAMETINOVAN EN ATTAZ KAND AJŽ EIMI X CO PA EDYTUN CHINEME OF DECTTOT TWN A CATAC ok you an Lonckwol KAIOYK ETTWKAN FEMOY TI O KOI MOY A PTI DZUHĀIOY

Berlin, Weidmannsche Buchhandlui.

## DIE GRIECHISCHE INSCHRIFT DES NUBISCHEN KÖNIGS SILKO.

(Hierzu eine Tafel.)

Die Inschrift des Silko, zuerst von Gau 1819 in Kalabscheh, dem alten Talmis in Unternubien, gefunden und an Niebuhr mitgetheilt, ist schon vielfach behandelt worden, vornehmlich von Niebuhr 1819 und 1822¹), von Letronne 1825 und 1832²) und von Franz im Corpus Inscriptionum Graecarum³) 1848. Eine correcte Abbildung der Inschrift ist aber erst in den "Denkmälern aus Aegypten und Aethiopien⁴)" nach einem sorgfältigen Papierabdruck von mir gegeben worden.

Wegen des mannigfachen Interesses, welches sich an diese Inschrift knüpft, und weil der Text derselben theils nicht richtig gelesen, theils auch wo die Lesung feststand nicht richtig erklärt wurde, so daß der Inhalt desselben überhaupt noch nicht in sein rolles Licht getreten ist, schien es der Mühe werth, nochmals auf lieselbe zurückzukommen.

<sup>1)</sup> Inscriptiones Nubienses, commentatio lecta in conventu academiae rchaeologicae. Romae 1820. 4. und bei Gau, Antiquités de la Nubie, Stuttgart et Paris 1822. fol., wo die Inschrift selbst abgebildet ist. Bei seiner Erlärung stand ihm zugleich eine zweite Abschrift des Schotten David Bailie u Gebote.

<sup>2)</sup> Journal des savans 1825. und Matériaux pour l'histoire du christianisme n Epypte, en Nubie et en Abyssinie. Paris 1832.

<sup>3)</sup> vol. III. fasc. II.

<sup>4)</sup> Abth. VI, 95, No. 377.

Die Inschrift ist in sehr incorrectem Griechisch geschrieben. Eine Reihe von falschen Buchstaben fällt dabei nicht dem Verfasser, sondern dem der sie in den Stein gemeisselt hat, zur Last. Diese nehmen besonders gegen Ende der Inschrift zu, wo die Aufmerksamkeit des Einschneiders geringer wurde und sind größtentheils leicht zu verbessern. Dagegen sind die vielen auffallenden Verstöße gegen die griechische Grammatik und Sprachweise der Art, dass sie leicht zu Missverständnissen des Sinnes im Einzelnen und des ganzen Zusammenhanges der Inschrift führen konnten. Daher kommt es z. B., dass Niebuhr nur zwei, Letronne und Franz dagegen vier Feldzüge des Silko gegen die Blemyer herauslasen, während ihrer vielmehr in Allem drei verzeichnet sind. Das Verständniss der Inschrift wird sehr erleichtert, sobald man sich überzeugt hat, dass es nicht ein Grieche war, der sie absasste, auch kein Nubier, sondern ein Kopte, d. h. ein christlicher Aegypter, der am Hofe des christlichen Königs der Nubier, Silko, wahrscheinlich in Dongola, als sprachenkundiger Secretär und priesterlich gebildeter Hofbeamter fungirte. Ihm fiel die Abfassung eines solchen Schriftstückes von Amts wegen zu. Fast alle Abweichungen vom griechischen Sprachgebrauch lassen sich in der That einfach als Kopticismen erklären, wie sich im Folgenden klar herausstellen wird.

Ich lasse nun zuerst den Text und die Uebersetzung folgen, wie ich sie nachher begründen werde.

- 1. Ἐγω Σιλκώ, βασιλίσκος Νουβαδών καὶ όλων τῶν
- 2. Αλθιόπων, ήλθον είς Τάλμιν καλ Τάφιν. <sup>«</sup>Απαξ δώ έπο-
- 3. λέμησα μετά των Βλεμύων, και δ θεός έδωκέν μοι τό
- 4. νίκημα. Μετὰ τῶν τριῶν ἄπαξ ἐνίκησα πάλιν καὶ ἐκρά-
- 5. τησα τὰς πόλεις αὐτῶν, Ἐκαθέσθην μετὰ τῶν
- 6. ὄχλων μου το μεν πρώτον απαξ. Ένίκησα αὐτών
- 7. καὶ αὐτοὶ ήξίωσαν με. Ἐποίησα εἰρήνην μετ' αὐτῶν,
- 8. καὶ ὤμοσάν μοι τὰ εἴδωλα αὐτῶν, καὶ ἐπίστευσα τὸν
- 9. δοκον αὐτῶν, ώς καλοί εἰσιν ἄνθοωποι. ᾿Αναχωρήθην
- 10. είς τὰ ἄνω μέρη μου. Ότε έγεγονέμην βασιλίσκος,
- 11. οὐκ ἀπῆλθον ὅλως ὀπίσω τῶν ἄλλων βασιλέων,
- 11. άλλὰ ἀκμὴν ἔμπροσθεν αὐτῶν.

- Οῦ γὰο φιλονικοῦσιν μετ' ἐμοῦ, οὐκ ἀφῶ αὐτούς,
   καθεζό-
- μενοι εἰς χώραν αὐτῶν, εἰ μὴ κατηξίωσάν με καὶ παρακαλοῦσιν
- έγω γὰο εἰς κάτω μέρη λέων εἰμὶ καὶ εἰς ἄνω μέρη ἄρξ εἰμι.
- Βπολέμησα μετὰ τῶν Βλεμύων ἀπὸ Ποίμ(εως) ξως
   Τέλμεως
- Έν ἄπαξ καὶ οἱ ἄλλοι Νουβαδῶν ἀνωτέρω, ἐπόρθησα τὰς
- 17. χώρας αὐτῶν, ἐπειδὴ ἐφιλονικήσουσιν μετ' ἐμοῦ.
- Οἱ δεσπότ(αι) τῶν ἄλλων ἐϑνῶν, οἱ φιλονεικοῦσιν μετ' ἐμοῦ,
- ούκ ἀφῶ αὐτοὺς καθεσθῆναι εἰς τὴν σκιάν, εἰ μὴ ὑπὸ ἡλίου
- 20. ἔξω, καὶ οὐκ ἔδωκαν νηρὸν ἔσω εἰς τὴν οἰκίαν αὐτῶν·
  οί γὰρ
- 21. ἀντίδικοί μου, ἁρπάζω τῶν γυναικῶν καὶ τὰ παιδία αὐτῶν.

"Ich, Silko, Basilisk der Nubier und aller Aethiopen, kam "nach Talmis und Taphis. Zweimal kriegte ich mit den Ble"myern und Gott gab mir den Sieg. Zum drittenmale siegte ich "wieder und eroberte ihre Städte; ich hielt sie (nun) zum ersten"male besetzt mit meinen Truppen. Ich besiegte sie und sie "erkannten mich an (als ihren Herrn). Ich machte Frieden mit "ihnen und sie schworen mir bei ihren Göttern; und ich glaubte "ihrem Eide, da sie ehrenhafte Leute sind. Ich ging wieder "zurück in mein oberes Land."

"Seitdem ich Basilisk wurde, ging ich gar nicht hinter "andern Königen her, sondern (gehe) ihnen vielmehr (ἀκμήν) "voraus. Denn welche mit mir Streit beginnen, denen lasse ich "keine Ruhe, wenn sie sich in ihrem Lande niederlassen, falls "sie mich nicht anerkannten und mich um Gnade baten. Denn "gegen das untere Land bin ich ein Löwe und gegen das obere "Land bin ich ein Bär. Den Blemyern machte ich Krieg von "Primis bis nach Talmis: einmal auch den andern, oberhalb der "Nubier, verwüstete ich ihr Land, da sie mit mir Streit beginnen wollten. Den Herren der andern Völker, die mit mir

"Streit beginnen, gestatte ich nicht, dass sie sich niederlassen "im Schatten, sondern in der Sonne draußen, und man brachte "kein Wasser in ihr Haus; denn welche meine Widersacher "sind, denen entreiße ich ihre Weiber und Kinder."

Was nun zuerst die verschiedenen Feldzüge gegen die Blemyer betrifft, die von oberhalb Primis bis nach Philae und zur ersten Katarakte wohnten, so beginnt die Inschrift, die in dem großen Tempel von Talmis, der Hauptstadt der Blemyer, zur Erinnerung an die Eroberung des Landes in eine der sichtbarsten Säulen eingegraben wurde, mit der Angabe, dass Silko selbst nach Talmis und Taphis gekommen sei. Der letztere Ort lag nur wenig nördlich von Talmis und wird hier nur als dessen Nachbarort erwähnt, weil auch hier ein Tempel stand der ihm Bedeutung gab. folgenden Worte ἄπαξ δύο, welche Niebuhr übersetzte semel iterum, une fois et une seconde fois, nimmt Letronne richtig für einfaches dic, zweimal. Im Koptischen, wie schon im Hieroglyphischen hatte man ein besonderes Wort COII für unser "mal", NCOTT CNAY mit nachgesetzter Zahl wie hier, heist: zweimal. Da der Schreiber kein entsprechendes Wort im Griechischen fand, so nahm er ἄπαξ dafür, denn "zwei einmal" ist eben "zweimal". Letronne und Franz ziehen diese Worte zu  $\bar{\eta}\lambda \Im \sigma v$ . Das giebt aber den unrichtigen Sinn, den allerdings Niebuhr ausdrücklich unterlegen wollte, dass der König nur zweimal hierhergekommen sei. Er sagt aber selbst sogleich, dass er dreimal hier war. Sie gehören also nothwendig zum Folgenden: "zweimal kämpfte ich mit den Blemyern und Gott gab mir den Sieg." Von beiden Kämpfen, die zwar siegreich waren, aber keine vollständige Eroberung zur Folge hatten, unterscheidet er nun den dritten Sieg, mit den Worten μετά τῶν τριῶν ἄπαξ. Wie es möglich war, diese Worte wieder zu den vorausgehenden Worten zu beziehen und mit Franz dann durch ter zu übersetzen, oder mit Letronne durch: dieu m'a donné la victoire une fois (das une fois schiebt er ein) avec trois autres, ist nicht abzusehen; die Verwirrung ist bei ihnen selbst nachzulesen. Unmöglich konnte Silko sagen wollen, dass er zweimal gekämpst und dreimal gesiegt habe, und zwar so, dass er durch den Artikel τῶν τριῶν auf das Vorhergehende weist, wo doch nur von zwei Malen die Rede war. Gerade der Artikel zeigt, dass hier die Ordinalzahl gemeint war;

es sollte heissen μετά τοῦ τρίτου ἄπαξ, "beim dritten Male". Im Koptischen wird das Ordinale durch den vorgesetzten Artikel und die Partikel MF2 oder MA2 ausgedrückt Φ MA2 ϢΟΜΤ N COTT, tertia vice; diese Partikel kann aber auch wegbleiben. wie 2. Kor. 13, 1 wo tertia vice Φλι WOMT N COΠ heisst. Der Schreiber glaubte sich also berechtigt auch im Griechischen das Ordinale nur durch den Artikel auszudrücken, da er kein Wort für MAZ fand, und schrieb daher μετά τῶν τριῶν ἄπαξ, statt μετὰ τοῦ τρίτου ἄπαξ. Es ist daher auch nicht etwa anzunehmen, dass er τῶν τρίτων ἄπαξ geschrieben hatte und nur der Steinmetz das τ in τρίτων vergass, sonst würde er nicht den Plural gesetzt haben. Der Fortschritt der Erzählung ist also klar: "Zum dritten Male siegte er wieder und eroberte ihre Stadte." Diese Eroberung war nach den beiden ersten Einfallen noch nicht geschehen; daher setzt er nun auch hinzu: ἐκαθέσθην μετὰ τῶν ὄχλων μου τὸ μὲν πρῶτον ἄπαξ, ich setzte mich jetzt zum ersten Male mit meinen Truppen fest, d. h. ich besetzte zum ersten Male die Städte und behielt das Land in meiner Gewalt. Deshalb konnte er nun auch daran denken die Siegesinschrift in der Hauptstadt Talmis einzugraben, um seinen dreifachen Sieg und die Drohungen die er daran knüpft in Erinnerung zu halten. τὸ μὲν πρῶτον ἄπαξ bezieht Letronne wunderlicher Weise auf die erste der beiden im Anfange genannten Expeditionen, statt auf die dritte und will sogar ἄπαξ hier von τὸ πρῶτον trennen, und durch διόλου, όλοσχερώς erklären, wodurch er die unmögliche Uebersetzung erhält: lors de ma première expédition je m'y suis complétement établi. Wenn er schon bei der ersten das Land fest erobert hätte, so hätte er die spätern nicht nöthig gehabt oder ihren Grund besonders angeben müssen. Weiter unten kommt er nun allerdings nochmals auf diese Kämpfe mit den Blemyern zurück, und daher geschieht es, dass sowohl Letronne als Franz vier Expeditionen zählen. Wir werden aber sehen, daß diese spätere Erwähnung in einen ganz andern Gedankengang gehört und nur zurückweisen, nichts Neues hinzufügen soll. Es bleibt also bei den drei Kriegszügen allein, deren letzter die Eroberung des Landes vollendete.

Einige im Griechischen falsch gebrauchte Präpositionen erklären sich wieder aus dem Koptischen. Wenn er ἐπολέμησα μετὰ τῶν Βλεμύων sagt, so würde das eigentlich heifsen: er kämpste in Gemeinschaft mit den Blemyern. Es soll aber heisen: gegen die Blemyer, τοις Βλέμυσι oder ἐπὶ, πρὸς τοὺς Βλέμυσι Im Koptischen sagte man δι NEM oder Μλλ NEM, pugnare cum¹), dieses NEM ist es, das direct durch μετὰ übersetzt wurde.

Ebenso sagt er bald darauf: ἐποίησα εἰρήνην μετ' αὐτῶν statt αὐτοῖς oder πρὸς αὐτούς, weil man im Koptischen sagte CMNTC NEM'), pacisci cum aliquo, oder auch mit dem griechischen Worte Ep ZIPHNH NEM OY POMI3), pacem facen Dann sagt er ἐνίκησα αὐτῶν entsprechend dem cum aliquo. koptischen ng δωτη η ηθωογ4) wo δωτη siegen mit n dem gewöhnlichen Zeichen des Genitivs, das aber auch den Accısativ anzeigen kann, construirt wird, und gleich darauf eniotevoe τὸν δοχον statt τῷ δοχφ (da der Accusativ nur bei Neutris wie τάδε, ἄπαντα gebraucht wird), weil im Koptischen der gewöhnliche Ausdruck den Accusativ verlangt, z. B. Gen. 42, 20: EYE TENZET NETEN CAXI, sie werden, d. h. man wird glauben euren Worten. Dagegen zeigen Wortformen wie αναχωρή θην für ἀνεχώρησα nur die Unkenntniss der griechischen Formationen, ohne dass die koptische Sprache dazu Anlass gab.

Mit der zehnten Zeile schließt der erste Theil der Ansprache des Silko. Er hat die Blemyer besiegt und sie haben ihn anerkannt als ihren Oberherrn, sie haben ihm Frieden geschworen und im Vertrauen auf ihren Schwur ist er in sein oberes Land zurückgekehrt, da sie ehrliche Leute sind, denn so ist xalol är-Igionol hier zu verstehen.

Es folgt nun als zweiter Theil eine Verkündigung seiner Macht und seines Auftretens gegen fremde Fürsten, wenn sie diese Macht nicht anerkennen wollen und mit ihm Händel suchen.

Als er βασιλίσχος geworden war, erkannte er keinem andern Könige den Vorrang zu: Ότε ἐγεγονέμην βασιλίσχος, οὐκ ἀπῆλ-Θον ὅλως ὀπίσω τῶν ἄλλων βασιλέων. Für ἐγεγονέμην will Letronne unrichtig ἐγεγωνόμην verstanden wissen als Imperfectum

<sup>1) 5.</sup> Mos. 2, 24: δι ΝΕΜ-ωογ, conserere cum illis; 3. Mos. 24, 10: AU ΜλΑΡ ΝΕΜ ΟΥ ΡωΜι, er stritt mit einem Manne.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Matth. 20, 2. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Röm. 13, 18.

<sup>4)</sup> Zoega, Cat. 286, 31: NQ GWTII N NEKXAXE, er besiegte deine Feinde.

von γεγωνεῖν, γεγωνεῖσθαι, laut rufen, was er für proclamiren nimmt; Franz verbessert ἐγενόμην, "als er wurde". Der Sinn verlangt aber das Plusquamperfectum; mir scheint also der Schreiber dieses im Sinn gebabt zu haben und wollte ἐγεγενήμην schreiben, "als er geworden war", glaubte aber die Form getroffen zu haben, wenn er dem Aorist ἐγενόμην noch die Reduplication ἐγεγενόμην hinzufügte. Im Folgenden ist wieder οὖχ . . . ὅλως für "ganz und gar nicht", rein koptisch: AN È ΠΤΗΡΟ, wörtlich "nicht ganz und gar", wie Luc. 13, 11: NAC ΚΟΛΧ ΠΕ Ν CO COOΥΤΕΝ ΜΜΟΟ ΑΝ È Π ΤΗΡΟ, "sie war gekrümmt, und (welche) konnte ausstrecken sich nicht ganz und gar", d. h. nicht im mindesten.

Das in später Zeit für ἔτι gebrauchte ἀκμήν entspricht hier unserm "vielmehr", "im Gegentheil", dem italienischen anzi.

Auffallend ist der Gebrauch von βασιλίσκος: "Seitdem ich βασιλίσχος geworden, schritt ich den andern Königen (βασιλεῖς) voran." In der Axumitischen Inschrift werden von dem 'Αειζαναζ, der sich βασιλεύς βασιλέων nennt, sechs βασιλίσκοι der Bugaeiten genannt, reguli, Schechs einzelner Stämme; und so kommt der Ausdruck öfters als Diminutivform für kleine Könige vor, zu denen sich Silko gerade nicht zählen will. Vielleicht liegt auch hier ein Kopticismus zu Grunde und hebt den Anstofs. ägyptische Ausdruck suten für König kommt im Koptischen noch vor als Verbum COYTON, dirigere, aber nicht mehr in der alten Bedeutung von König. Statt dessen wird für den König überall OYPO gebraucht, welches sich hieroglyphisch nicht findet, und von dem Namen des königlichen Symbols der Brillenschlange, hieroglyphisch ārā, gräcisirt bei Horapollon oveatos, hergenommen Die griechische Uebersetzung von οὐραῖος ist, mit Anspielung auf dieselbe altägyptische Bedeutung dieser Schlange, welche jeder Pharao ausnahmslos und jederzeit zur festen Unterscheidung von jedem Andern der nicht König war, vor der Stirn trug, βασιλίσχος, die Königsschlange. Während also die alten Aegypter ihre Könige "Regenten" suten nannten, nannten die Kopten jeden König einen "Basilisk", aber nicht als Diminutiv von βασιλεύς, sondern als den, dessen Haupt geziert war mit der Königsschlange, diesem königlichen Symbol, das auch die äthiopischen Könige bis in die letzten barbarischen Zeiten, aus denen wir noch Darstellungen haben, stets beibehielten.

Οῖ γὰρ φιλονικοῦσιν μετ' ἐμοῦ, οὐκ ἀφῶ αὐτοὺς, καθεζόμενοι είς την χώραν αὐτῶν. Hier musste wieder φιλονεικείν mit πρός construirt werden, statt mit μετά. Das letztere ist aber aus dem Koptischen genommen, wo hinter wonn oder t (DONHN') litigare, rixari das entsprechende NEM, cum, gesetzt Das  $\alpha \phi \tilde{\omega}$ , welches folgt, und weiter unten noch einmal wiederkehrt, wurde der Conjunctiv des Aorist von aginut sein. Dieses tempus hat der gelehrte Kopte schwerlich gekannt und noch weniger gesucht, da es hier keinen Sinn hat, und man vielmehr bemerken kann, dass er für jede Form, die er gebraucht, wohl einen Grund hat, und nur den richtigen Ausdruck dafür oft nicht findet. Hier konnte er nur ein Präsens suchen, und dieses construirt er sich aus ήσω und ήκα als ω. In der Satzfolge: οί φιλονικοῦσιν, οὐκ ἀφῶ αὐτούς, ist οῦ φιλονικοῦσιν als ein vorausgestellter Nominativus absolutus anzusehen, der dann als Object durch das Pronomen αὐτούς wieder aufgenommen wird. Weise, die im Folgenden noch öfters wiederkehrt, ist gleichfalls ganz dem koptischen Sprachgebrauch entnommen, der sie besonders liebt, wie sie auch schon hieroglyphisch sehr gewöhnlich ist. Wenn daher hinter αὐτοὺς καθεζόμενοι folgt, so ist dies nicht einsach in καθεζομένους zu verwandeln, sondern der Schreiber will es offenbar auf den vorausgehenden Nominativ appositionsweise zurückbeziehen; es ist also verschieden von dem was weiterhin gesagt wird οὐχ ἀφῶ αὐτοὺς καθεσθηναι, ich dulde nicht, dass sie sich niedersetzen. Auch der Tempuswechsel in εὶ μη κατηξίωσάν με καὶ παρακαλοῦσιν ist dem Koptischen nachgebildet, wo bei der Verbindung zweier Verben durch "und" das zweite die Relativpartikel N oder NTE mit den Verbalpräfixen vor sich nimmt und immer in Präsensform bleibt, obgleich es die Temporalbedeutung des vorausgehenden Verbums annimmt, also nach dem Präsens die Bedeutung des Präsens, nach dem Perfectum die des Perfectums, nach dem Futurum die des Futurums u. s. w. In unserm Falle hat demnach παρακαλοῦσιν hinter κατηξίωσαν die Bedeutung von παρεκάλεσαν.

"Denn ich bin gegen das untere Land ein Löwe und gegen das obere bin ich ein Bär." Die  $\varkappa \acute{\alpha} \tau \omega$  und  $\acute{\alpha} \nu \omega$   $\mu \acute{\epsilon} \varrho \eta$  auf den Körper zu beziehen und eine Art Sphinx aus dieser Beschreibung

<sup>1)</sup> Matth. 27, 44.

hervorgehen zu lassen, wie zuerst Niebuhr wollte, ist mit Recht aufgegeben. Die  $\mu \dot{e} \varrho \eta$  bezeichnen die Landstrecken und übersetzen das koptische CA, welches zugleich pars und regio, besonders auf die Himmelsgegend bezogen, heißst.

Ein Räthsel aber war bisher das Wort ἄρξ. Da es im Griechischen unbekannt war, so wollte Niebuhr dafür "Aong lesen, der bekanntlich in der Adulitischen und in der Axumitischen Inschrift als verehrter Gott erscheint. Daraus folgte nothwendig, dass auch die Inschrift des Silko, wie jene beiden, noch aus heidnischer Zeit stammte. Das ist nun aber bereits durch Letronne hinreichend widerlegt worden. Dieser wollte daher αίξ lesen und übersetzt: car je suis un lion pour les pays de plaines, et une chèvre pour les pays de montagnes, oder in der Paraphrase: j'attaque mes ennemis dans la pleine avec l'impétuosité du lion, et je les poursuis dans les montagnes avec la légèreté de la chèvre. Auch Franz liesst als, erinnert aber an die Zahmheit der Ziege, und übersetzt: nam in regione plana h. e. in regione ea in quam descendo decertaturus cum hostibus, leo sum, in regione alta h. e. in regione ea in qua regno, sum capra; indem er die Wildheit gegen die Feinde der Milde gegen sein eignes Volk gegenüberstellt. Von Bergen aber, die Letronne aus den ανω μέρη herausliest, enthält der Text nichts; auch giebt es dort den ganzen Fluss hinauf keine Berge; und den Blemyern eine Ziege als Symbol seines milden Regiments aufzustellen, dürfte auch wenig Erfolg gehabt haben. Es steht aber auch weder " $A\rho\eta g$  noch  $\alpha i\xi$  da, sondern in klarster Schrift ἄρξ. Die Lösung liegt wieder im Koptischen. Hier ist APZ ein bekanntes Wort, welches schon von Zoega an verschiedenen Stellen seines Catalogus<sup>1</sup>) erklärt und seitdem in alle koptischen Lexica übergegangen ist. offenbar aus dem griechischen ἄρκτος und zunächst aus dessen Nebenform agnos hervorgegangen, um so deutlicher da es auch wie im Griechischen vorzugsweise als ein Femininum gebraucht wird. Es ist offenbar in den koptischen Sprachschatz erst aus den Stellen des griechischen Bibeltextes übergegangen, in denen der Bär gerade in der Form ἄρχος vorkommt, und da das Thier selbst in den heißen Ländern der Aegypter und Aethiopier unbekannt war, so hat man den Namen selbst beibehalten, aber in der noch

¹) p. 498. 530. 580.

138 LEPSIUS

mehr verkürzten Form APZ. In den meisten Bibelstellen wird wie in unserer Inschrift der Löwe und der Bär zusammengestellt, wie 1. Kön. 17, 34: ἤρχετο λέων ἢ ἄρκος, und zwei Verse weiter: καὶ τὸν λέοντα καὶ τὴν ἄρκον ἔτυπτεν ὁ δοῦλός σου (nämlich David), und im nächsten Verse: Κύριος ος έξείλατό με έχ χειρός τοῦ λέοντος καὶ έκ χειρός τῆς ἄρκου, dann Amos 5, 19: ὅταν ἐκφύγη ἄνθρωπος ἐκ προσώπου τοῦ λέοντος καὶ ἐμπέση αὐτῷ ἡ ἄρκτος. Die erste Stelle findet sich bei Zoega p. 580 citirt **λ λλγιλ «200ΤΒ Μ Π ΜΟΥΙ ΜΝ Τ ΑΡΖ**, "David schlug den Löwen und den Bären"; die letzte p. 530: AG HOT ZA H ZO N OY MOY! NTE OY APZ ELEXOG, er floh vor dem Angesicht eines Löwen und ein Bär kam über sein Haupt". Es ist also klar, dass auch unser Kopte bei seiner Zusammenstellung von λέων und ἄρξ an die Stelle der Septuaginta gedacht hat, und dass gerade das Wort aof, aus dessen unrichtiger Lesung "Aons das Heidenthum des Schreibers hergeleitet wurde, deutlicher als jedes andere auf sein Christenthum hinweist. Die ἄνω μέρη sind also hier nicht, wie oben, sein eigenes Nubisches Land, das er gegen das Blemysche ἄνω μέρη nennt, sondern das oberhalb der Nubier gelegene feindliche Land.

Diese Erwähnung ist es aber auch, die dem Schreiber die Veranlassung giebt nochmals auf die Bekriegung der Blemyer zurückzukommen, die hier mit Unrecht für eine neue noch unerwähnte Expedition bisher genommen wurde. Gegen das untere Nachbarland, sagt er, bin ich ein Löwe, gegen das obere ein Bär; denn nicht nur die untern Blemyer von Primis bis Talmis habe ich geschlagen, sondern auch den andern, die oberhalb der Nubier wohnen, habe ich ihr Land verwüstet, weil sie mit mir Streit anfingen. Hierin liegt also nur eine Wiedererwähnung des schon oben genannten Blemyerkriegs.

Es ist wunderlich, dass alle srüheren Erklärer die Worte & απαξ zu dem Vorhergehenden, statt zu dem Folgenden, gezogen, und so den ganzen Zusammenhang mit seinen Gegensätzen zerstürt haben. Den drei Kriegen gegen die Blemyer stellt er den einen gegen die obern Völker gegenüber, folglich ist εν απαξ καὶ οἱ ἄλλοι zu verbinden. Letronne wollte sogar, um einen vierten Zug gegen die Blemyer zählen zu können sür εν απαξ lesen ειι απαξ, noch einmal, was aber schon Franz zurückgewiesen hat

Warum hier aber hinzugefügt wird "von Primis bis Talmis", und wer die ἄλλοι oberhalb waren, darauf komme ich später zurück.

Die Textworte betreffend bemerke ich, dass hinter  $\Pi PIM$  ein kleiner Strich ist, der den Wegfall der Endung anzeigen soll. Die Stadt heißt hieroglyphisch nur Prim; es wäre aber kein Grund gewesen die Casusslexion wegzulassen, da sie den andern Städtenamen zugefügt wurde, wie gleich darauf Tέλμεως folgt — denn so ist offenbar zu lesen, obgleich deutlich ΤεΛΗΛΕΦΕ eingehauen ist, und oben ΤΑΛΜΙΝ stand. Die Vertretung der Endung durch den Strich wurde beliebt, weil ξως gleich darauf folgte, und weil der Schreiber die Zeile mit Tέλμεως schließen wollte. Im Neuen Testament wird ξως als Präposition mit dem Genitiv der Zeitbegriffe gebraucht. Mit Ortsbezeichnungen kommt es nicht statt μέχρι vor, wie in unserer Inschrift. Im Koptischen aber steht in beiden Fällen ein und dasselbe Wort  $μλ ρλι ε^1$ ) oder auch  $μλ ρλι ε^1$ ) oder auch  $μλ ρλι ε^1$ ); deshalb macht der Schreiber auch im Griechischen keinen Unterschied.

Einer der auffallendsten Kopticismen ist aber ferner die barbarisch griechische Form έφιλονικήσουσιν, wofür die Ausleger einfach ἐφιλονίκησαν substituiren wollten, Niebuhr sogar die ganz unverständliche passivische Form εφιλονική θησαν. Auch hier giebt nur die Rückübersetzung ins Koptische den Sinn des Schreibers wieder, der den ersten Entwurf seiner Composition geradezu in koptischer Sprache niedergeschrieben zu haben scheint. Für diese hatte er das richtigste Tempus gewählt, das hierher gehörte, nämlich das in der koptischen Grammatik sogenannte imperfectum futuri, NEY-NA-WONT, rixaturi erant, sie waren solche, welche Streit anzusangen im Begriff waren, sie suchten Händel. Wie es im Lucas 8, 42 heisst: NE-C-NA-MOY, moritura erat, sie lag im Sterben, griechisch weniger genau ἀπέθνησκεν; oder Lucas 24, 28: NAYNAWE, introituri erant, sie waren nahe am Ort und im Begriff hinein zu gehen, griechisch nur ἐπορεύοντο. Hier ist überall das vor den Stamm gesetzte NA die Form des futurum primum und das mit dem Personenzeichen vorangesetzte NE oder NA die Form des Impersectum, dem griechischen Augment entsprechend.

<sup>1)</sup> Act. 11, 19: bis nach Phonicien. Act. 1, 1; bis zu dem Tage.

<sup>2)</sup> Matth. 26, 58: bis zum Hofe. Zoega p. 374: bis zu diesem Tage.

Genau nach diesem Schema componirte sich der Schreiber &-qslovingovoir, sie wollten streiten.

Im Folgenden sind zunächst die Worte εἰ μὴ ὑπὸ ἡλίου  $\xi \xi \omega$ , welche im Original lädirt und schwer zu lesen sind, von den Auslegern viel geplagt worden. Niebuhr wollte lesen மால் ήλίου φλογί, ein poetischer Ausdruck, der nicht an diese Stelle gehören und auch keine biblische Unterlage haben würde. Letronze erwartete, mit Beziehung auf das obige εί μη κατηξίωσαν, ein Verbum hinter εἰ μή, und vermuthete, dass gestanden habe: εἰ μης υποκλίνουσίν μοι. Franz ist ihm hierin gefolgt. Das Original aber lässt nach dem untrüglichen Papierabdruck keine Wahl. Der Verfasser der Inschrift schrieb εἰ μὴ ὑπὸ ἡλίου ἔξω. brauch von  $\epsilon i \mu \dot{r}$  statt  $\dot{\alpha} \lambda \lambda \dot{\alpha}$  fallt hier auf und entspricht nicht dem griechischen Sprachgebrauch, daher eben Letronne hinter  $\epsilon i \mu \hat{\eta}$  vielmehr nach einem Verbum suchte. Die Abweichung erklärt sich aber wiederum aus dem Koptischen. Dieses kennt keinen Unterschied zwischen  $\epsilon i \mu \dot{\eta}$  und  $\dot{\alpha} \lambda \lambda \dot{\alpha}$ . So heisst es 4. Mos. 26, 32: фасадваад пшнрі й офер, мпе шнрі ωσπι ΝΑη, ÈΒΗλ ÈZAN WFPI, Salphaad, filius Opher: non filius fuit ei, nisi (sed) quinque filiae. Ebenso wird NCA zugleich für nisi und für sed gebraucht. Für ὑπὸ ἡλίου sagen wir "in der Sonne", d. h. den Sonnenstrahlen ausgesetzt, was in Nubien noch eine andere Sache ist, als in unserm Klima, und ἔξω wird hinzugesetzt, koptisch 21 BOA oder CA BOA, "draussen vor dem Hause, im Freien." Der Schreiber denkt sich den Silko nach einer siegreichen Schlacht, wo er die überwundenen Schechs herbeiführen, aber nicht in seine Wohnung oder sein Zelt eintreten und im Schatten sich niedersetzen lässt, sondern als erhabener christlicher Basilisk diese heidnischen Barbaren, die mit ihm zu streiten wagten, vor der Thür in der brennenden Sonne stehen und den Verschmachtenden seine Befehle verkünden läst. Und dieses Bild malt er noch weiter aus in den folgenden Worten, die den Er-Der Text ist vollklärern besonders viel Noth gemacht haben. kommen klar erhalten und lautet unzweifelhaft καὶ οὖκ ἔπωκαν νηρον έσω είς την οικίαν αὐτῶν. Niebuhr gab es entschlossen auf, einen Sinn in diese Worte zu bringen, nur scheine ihm επω eine Präsensform in erster Person zu enthalten. Letronne meint ἔπωχαν sei eine barbarische Formation von πίνω statt πεπώχασιν oder eines von  $\Pi O \Omega$  gebildeten  $\xi \pi \omega \sigma \alpha \nu$ , mit Präsensbedeutung,

und übersetzt: ils ne peuvent se désaltérer avec de l'eau dans Aber abgesehen von andern Schwierigkeiten, ist leurs maisons. eine Uebersetzung von εἰς τὴν οἰχίαν αὐτῶν durch nin ihrem Hause" nicht möglich, weil nach dem koptischen Sprachgebrauch in solcher Verbindung die Prapositionen eig und er streng auseinander gehalten und nie vertauscht werden. Der ersteren würde immer è oder è boyn è entsprechen, der zweiten immer ben oder NEM, so das "trinken in dem Hause" nimmer durch CA È ΡΟΥΝ È Π Ηι ausgedrückt werden könnte. Es muss daher jedenfalls in ἔπωκαν ein Verbum gefunden werden, welches mit sig verbunden werden kann. Nun wird unsere Stelle beiläufig von Francke in der Inschriftensammlung von O. F. von Richter p. 419 erwähnt, und so erklärt, dass ἐπ-ῷκαν für ἐπ-ψκουν von ἐποικέω und νηφόν für νεαφόν stehe. Er will also wohl übersetzen und nicht übersiedelten sie, oder ließen sie sich nieder neuerdings in ihre Wohnung." So wurde sich allerdings das Verbum richtig mit  $\epsilon l_S$  verbinden lassen; wie sich diese Worte aber in den allgemeinen Gedankengang einfügen sollen, und was namentlich νεαρόν (für νεαρώς), "neuerlich, vor kurzem" dabei bedeuten soll, ist nicht ersichtlich. Auch hat Francke in den Nachträgen (p. 522), nachdem ihm die Erklärung von Letronne bekannt geworden war, die seinige so weit wieder aufgegeben, dass er die Wahl zwischen beiden lässt. Letronne hat νηφόν, vom alten Adjectiv ναρός, fliesend, namentlich vom Quellwasser gebraucht, als Substantiv für ἕδωρ in der späten Gräcität nachgewiesen, und obgleich es hier meist νερόν mit ε wie im Neugriechischen geschrieben wird, kann es wohl nicht zweiselhaft sein, dass es auch in unsrer Inschrift für frisches Wasser gebraucht ist, der brennenden Sonnenhitze als Labetrunk gegenüber gestellt. Ich vermuthe daher, dass der Steinmetz, der vielleicht gar nicht griechisch verstand, was die andern Fehler in den einzelnen Zeichen erklären würde, auch hier in seiner Originalvorschrift ein undeutliches A vor sich hatte, und statt dessen Π schrieb, ἔπωχαν statt ἔδωχαν. wie er gleich in der nächsten Zeile αντίσιχοι statt αντίδιχοι schrieb. Im Koptischen ist die regelmässige Form für unser "man" die dritte Person im Plural. Unser Schreiber würde das Imperfectum vom † "geben" ΝΕΥ ΠΕ † oder besser noch das imperfectum indefinitum NEWAY † gesetzt haben, um zu sagen: "man gab" oder "man giebt", καὶ οὖκ ἔδωκαν νηφὸν ἔσω εἰς

την οἰκίαν αὐτῶν ist also wörtlich "und nicht gab man frisches Wasser in ihre Wohnung". Er will sagen: "Vor mir müssen meine Feinde in der heißen Sonne stehen und selbst in ihre Wohnung bringt ihnen niemand einen frischen Trunk Wasser, denn, schließt er, ihre Frauen und Kinder, die es ihnen bringen müßsten, entreiße ich ihnen. Dies allein giebt einen in sich zusammenhängenden Sinn. Vom ersten Wort der letzten Zeile hatte Gau nur . TICIKOI gelesen; Cailliaud AΠΑΚΟΙ; danach wollte Letronne ἀπήκοοι lesen, Franz noch abweichender φιλόνεικοι. Das Original giebt aber unzweiselhaft ANTICIKOI, doch so daß C und I in eine Figur zusammengezogen sind, wodurch eine Art Δ entsteht. Das führt natürlich von selbst auf ἀντίδικοι, was ja hier ganz an seiner Stelle ist.

Die Ausleger, denen der einfache Gedankengang des Schreibers namentlich in den letzten Zeilen offenbar nicht klar geworden ist, meinten alle, die Inschrift sei hier nur abgebrochen und habe weiter geführt werden sollen. Zu dieser Vermuthung liegt aber kein Grund vor, und sie würde gar nicht aufgestellt worden sein, wenn in den früheren Abschriften, die drei Striche hinter dem letzten Worte bemerkt worden wären, die offenbar das Ende der Inschrift auch äußerlich anzeigen sollten.

Silko erinnert im ersten Theile seiner Gedächtnissinschrift, die er am sichtbarsten Ort des großen Tempels von Talmis eingraben liefs, die Blemyer an seinen dreifachen Sieg über sie, und daß sie sich nach dem letzten ihm völlig unterworfen und ihre Unterwerfung durch einen Eid bei ihren Göttern bekräftigt hatten. Er erklärt sie für ehrliche Leute, die ihren Eid auch halten würden. Um ihnen das aber zu erleichtern, hält er ihnen im zweiten Theile der Inschrift vor, wie mächtig er seit dem Antritt seiner Herrschaft geworden sei, dass er nicht nur sie die Blemyer im untern Lande überwunden, sondern auch seine Nachbarn im obern Lande, die mit ihm Streit begehrt hätten, durch die Verwüstung ihres Landes, die Erniedrigung ihrer Fürsten, und durch den Raub ihrer Weiber und Kinder gestrast habe. Den Schluss, dass es ihnen, falls sie ihren Eid brechen sollten, ebenso ergehen würde, überlässt er ihnen selbst zu ziehen. Das ist der ihre Absicht erschöpfende Inhalt der Proclamation.

Als sie eingegraben wurde, war der König bereits in sein Land zurückgegangen. Schon das zeigt, dass er sesten Fuss im

nde der Blemyer und in ihrer Haupstadt gefast hatte und seine errschaft behaupten wollte. Er nennt im ersten Theile neben ılmis auch Taphis, nicht sowohl um zu sagen, dass er über ılmis hinaus noch etwas nördlicher bis nach Taphis vorgedrungen i, sondern weil das benachbarte Taphis mit seinem Tempel eichsam als zur Hauptstadt gehörig angesehen wurde. Im zweiten heile sagt er, er habe die Blemyer von Primis bis Talmis beriegt. Auch hier will er nicht die Endpunkte seiner Eroberung ngeben, sondern erwähnt Primis als die wichtigste Festung des andes neben der Hauptstadt. Denn es ist nicht wahrscheinlich, as bei Primis selbst die südliche Grenze des Blemyschen Landes ewesen sei und noch sicherer erstreckte sich ihr Land nordlich ber Talmis und Taphis hinaus bis an die althergebrachte ägyptische renze der ersten Katarakte. Namentlich gehörte Philae zu allen eiten, wie noch jetzt, dem südlich angrenzenden Nachbarvolke r Aegypter an, auch zu den Zeiten, wo es diesen unterworfen Die Südgrenze aber wird naturgemäß entweder bis zur veiten Katarakte bei Wadi Halfa oder doch bis zu der sichern ellung von Gebel Addeh, der alten Festung Dau, vorgeschoben wesen sein.

In diesem Strich also wohnten damals noch heidnische emyer, da sie dem Silko, dem Gott Sieg verliehen hatte, bei ren Göttern Unterwerfung schworen. Es ist dies ein wichtiges etum für die damalige Zeitgeschichte.

Eine andere Frage ist nun, welches Volk unter den ἄλλοι verstehen ist, welche ἀνωτέρω Νουβαδών wohnten und von lko bekriegt wurden. Grammatisch würde man am liebsten aus m Zusammenhange wieder Βλέμυες verstehen, nicht gentes, wie ebuhr und seine Nachfolger ergänzen, wenn es heisst: Ἐπολέησα μετὰ τῶν Βλεμύων ἀπὸ Πρίμεως ξως Τέλμεως, εν ἄπαξ ιὶ τοὺς ἄλλους, Νουβαδῶν ἀνωτέρω. Und in der That scheint es auch geschichtlich das Richtige zu sein. Denn die Blemver ren ein über ganz Aethiopien verbreitetes Volk, welches in dem utigen Nubien zwischen Aegypten und Abyssinien, dem Nil und othen Meere, bald hier bald dort erwähnt wird. Ihr Name veritt in gewissen älteren Zeiten geradezu den noch älteren der ethiopier oder Kusch im engeren Sinne, wie ebenso den späteren r Bega, der nach der Mohammedanischen Eroberung jener inder zuerst auftritt und noch immer der Gesammtname jenes

#### 144 LEPSIUS, INSCHRIFT DES NUBISCHEN KÖNIGS SILKO

großen Hamitischen, jetzt aber zerspaltenen und nur durch die Sprache zusammengehaltenen Volkes ist.

Silko hatte ohne Zweisel seine Residenz in Alt-Dongola, Dongola el agus, wie es jetzt seit seiner Zerstörung heist, im südlichen Theile der Provinz Dongola, wo Jahrhunderte lang die Nubier den Mittelpunkt eines christlichen Reichs, das erst am Ende des 14. Jahrhunderts durch die Araber seinen Untergang sand, sixirt hatten. Die natürlichen Verhältnisse und Grenzen wechseln in jenen Ländern wenig, und so werden wir schon im voraus vermuthen dürsen, das sich dieses Reich den Fluss hinauf etwa eben so weit schon damals erstreckt haben mag, wie der Nubische Volksstamm sich noch heutigen Tags erstreckt, nämlich bis zur Südgrenze der Provinz Dongola, nahe bis zum Berge Barkal und dem wenig oberhalb neu beginnenden Kataraktenlande.

Auf andere geschichtliche Resultate, welche sich an die Erörterung der Inschrift des Silko knüpfen lassen, gehe ich diesmal nicht ein.

Berlin.

R. LEPSIUS.

# DAS ARCHONTAT DES RHOEMETALKAS IN ATHEN.

Von den auf attischen Inschriften der Kaiserzeit genannten Archonten lassen sich die meisten nur mit größerer oder geringerer Wahrscheinlichkeit, selten mit Sicherheit datiren. Für viele derselben habe ich in meinen Commentationes epigraphicae das Datum derselben auf diese Weise zu bestimmen gesucht. Wenn ich auch die Mehrzahl dieser Ansätze auch heute noch aufrecht erhalte, so gibt es doch einige, bei denen eine erneute Prüfung mich zu abweichenden Resultaten geführt hat. Hierher gehören unter anderen die Ausführungen über das Archontat des Rhoemetalkas. Vor längerer Zeit von Herrn Professor Mommsen befragt, ob sich das Jahr dieses Archontats genau fixiren lasse, nahm ich Veranlassung die Frage noch einmal zu untersuchen, und bin nunmehr zu dem folgenden, wie ich jetzt überzeugt bin, sicheren Resultate gelangt.

Der Archon Rhoemetalkas wird in dem Ephebenkatalog Corp. Inscr. Gr. I n. 265 genannt: οἱ ἐφηβεύσαντες ἐν τῷ ἐπὶ | βασειλέως Ροιμητάλκα | ἄρχοντος ἐνιαυτῷ κτλ. Für die Fixirung dieser Inschrift lässt sich nur soviel sagen: Außer allem Zweisel ist, dass der dort genannte Archon Ροιμητάλκας nicht der König des Bosporus sein kann, der unter den Antoninen lebte. Denn 1) die Namen der Paedotriben, resp. der Hypopaedotriben, sowie ihre Succession ist von mir in den Commentationes bis zu Septimius Severus und weiter soweit festgestellt, dass etwa von Hadrian ab eine continuirliche Reihe sich ergibt, in welcher die im Corp. Inscr. Gr. 265 genannten Paedotriben und Hypopaedotriben keinen Platz finden. 2) Es bedarf dieses Nachweises nicht einmal, da der ganze Charakter der Epheben-Hermes X.

kataloge und ihre Einrichtung etwa von Hadrians Zeit ab en vollig anderer ist. Jeder, der sich auf diesem Gebiete beschäftigt hat, erkennt augenblicklich, dass der Ephebenkatalog des C. I. Gr. 265 seiner ganzen Beschaffenheit nach nicht über die erste Haltte des ersten Jahrhunderts unserer Zeitrechnung hinausreichen kann. Aber die andere Grenze? An und für sich kann die Inschrift auch in die letzte Hälfte des Jahrhunderts vor unserer Zeitrechnung fallen. Doch ist das nicht eben wahrscheinlich, weil die solche beim knalogartigen Inschriften, wenn man nach der his gezet bekannten schileßen darf, der Kaiserzeit angehören. — Win erhalten also die überinung seine weite Grenze zwischen etwa solch Chr. Jus. 1993. D. n. Chr.

Non gibe so der Ross Demen von Attika S. 35 n. 10. eine Programmschoft, ite L. 19 f. so lautet:

Bie ein neuen Biese . Steinnen mach Nie da der Marmor an etwaren er alemale form en mer zwei Bochstaben die einem toden. Die einem der ineristen Leie vor dem Worte (4.2.4.) sant in Buchstagen assembled ausmilier worden. Ich vice i ene Communica carmer, vie ener Zug 💆 zu erklären the piece and insposition of bon Single men saan hier aber the many comments there as in termschen Jahre, in a green and constants our important grain warder. Hier-, and how on the many communities. Its limites to be select to make the see got over the there exist more. Penalt wind the harmonic for the second to the time and there graden tim in his trade to the Box in him married tim and some four of asset ? 📑 : 🚓 soor zu denken TAKE VIEW and the state of the state of the state of I-m widerthe second second is the second second field the second se The second secon Popularish a profit with the second with the commence and the the waste with the transfer of Zenichst was the same and the same and another the while who every a give a comme to the state ist also Ueberbleibsel des Namens; fünf Buchstaben sind ausradirt in alter Zeit, was sich bei verhassten Kaisern vielfach findet. Sonach ist es unzweifelhaft, dass  $\Gamma \acute{\alpha}\iota o\varsigma$  in der Lücke gestanden hat, so dass zu lesen ist:

Έπὶ 'Ροιμητάλκα Ν, [έφ' οἶ] [Γάιος] Καῖσας αὐτοκράτως ἀνεδείχθη.

37/38 n. Chr.

Wie steht es nun aber mit dem in C. I. Gr. 265 genannten Archon Rhoemetalkas, ist er mit diesem identisch oder nicht? Da der eben besprochene Archont dieses Namens den Zusatz νεώτερος trägt, so scheint die Vermuthung, dass ein anderer Υοιμητάλκας vor diesem in Athen Archon gewesen, und dies vielleicht der im C. I. Gr. 265 genannte sein dürfte, nahe zu liegen. Allein diese Vermuthung möchte doch voreilig sein. Denn warum soll und muss der frühere Archon gleichen Namens uns gleichfalls und gerade in jener Inschrift überliefert sein? Wenn sonst keine Gründe dafür sprechen, so kann der im C. I. Gr. 265 genannte auch identisch mit dem obigen sein. Aber freilich, wenn die beiden ersten Zeilen des C. I. Gr. 265, sowie Boeckh den Text gibt, richtig sind, so muss, da dieser Rhoemetalkas nicht den Zusatz N trägt, gefolgert werden, dass dies der ältere ist, was nach den obigen Auseinandersetzungen ganz wohl möglich ist. Aber die drei ersten Zeilen der Inschrift

οί ἐφηβεύσαντες ἐν τῷ ἐπὶ βασιλέως 'Ροιμητάλχα ἄφχοντος ἐνιαυτῷ χτλ.

scheinen ungenau zu sein. Denn Böckh gibt an: "vs. 2. extr. lacunae signa habent editores; ea sustuli. Chandler tantum unius litterae lacunam notavit, sed nulla est." Das ist für die Frage wichtig. Alle Herausgeber geben nach dem Namen eine Lücke an, von ihnen Chandler genauer eine Lücke von einem Buchstaben. Böckhs 'sed nulla est' kann, da er den Stein nicht selber sah, nur sagen, dass hinter dem Namen nichts vermisst oder nichts gefunden werde, was da gestanden haben könne. Dass in der angegebenen Lücke ein unterscheidender Zusatz in nexu zu dem Namen könnte gestanden haben, ist ihm nicht beigekommen, weil bis zur n. 265 des Corpus ihm ein solcher Zusatz noch

nicht begegnet war; ja er hat an anderer Stelle, wo ein solcher Zusatz wirklich in der ihm vorliegenden Abschrift gegeben war ihn nicht als solchen erkannt, sondern beseitigt. So ist im C. I. Gr. 282 von Fourmont richtig überliefert Z. 2: ETI ANTI[T]A-TPOYNAPXONTOE: das gibt er in den Minuskeln wieder durch επὶ Αντιπάτρου ἄρχοντος und sagt zu vs. 2: "dele alterum N!" — Dennoch musste da das N bleiben, da es νεωτέρου bedeutet, wie eine später gefundene Inschrift desselben Jahres und mit demselben Archonten, im Philistor IV 73 n. 1 ἐπὶ 'Aν]τιπάτρου ἄρχοντος νεωτέρος ν, gezeigt hat. Um nun zu C. I. Gr. 265 zurückzukehren, so ist auf Böckhs 'sed nulla (lacuna) est' nichts zu geben. Vielmehr da alle Herausgeber eine Lücke und zwar Chandler, der genau zu sein pflegt, von einem Buchstaben hinter dem Namen angaben, so muss eine solche constatirt werden, in der natürlich nur ein solcher unterscheidender Zusatz in nexu gestanden haben kann. Und ich denke, jenes N oder N wird auch hier gestanden haben, so dass der im C. I. Gr. 265 genannte Archon Rhoemetalkas identisch ist mit dem bei Ross, Dem. a. a. O. erwähnten.

Und unter einer Voraussetzung, die ich gleich nennen will, müsste die Identität ohne weiteres als erwiesen gelten. Jene Abbreviatur N (oder N, NE, NE<, N, in welchen Formen sie auch erscheint), wo sie dem Namen eines Archonten hinzugefügt ist, wurde bisher stets so gedeutet, dass dadurch der genannte von einem gleichnamigen früheren Archon unterschieden werde. Bei der Voraussetzung der Richtigkeit dieser bisherigen Annahme würde mit Nothwendigkeit folgen, dass im C. I. Gr. 265 in der Lücke nur N gestanden haben könne. Denn, was im anderen Falle nur übrig bliebe, eine Abbreviatur für πρεσβύτερος (Π oder Π) in der Lücke anzunehmen ist dann natürlich unmöglich, da man zu der Zeit, wo dieser Rhoemetalkas Archon war, noch nicht wissen konnte, ob es nach Jahren einen Archon gleichen Namens geben würde. Allein ist jene Voraussetzung, der auch ich früher gefolgt bin, wirklich begründet und richtig?

Eine nähere Erwägung lässt keinen Zweifel darüber, dass die bisher gültige Deutung jenes unterscheidenden Zusatzes aufzugeben ist. 1) War es wirklich stehender officieller Brauch jene Abbreviatur N zur Unterscheidung eines Archonten von einem früheren gleichen Namens anzuwenden, so muss man sich wundern, dass berbleibsel des Namens; fünf Buchstaben sind ausradirt in alter it, was sich bei verhassten Kaisern vielfach findet. Sonach ist unzweifelhaft, dass  $\Gamma \acute{\alpha} \iota o \varsigma$  in der Lücke gestanden hat, so dass lesen ist:

Έπὶ 'Ροιμητάλκα Ν, [έφ' οἶ] [Γάιος] Καῖσας αὐτοκράτως ἀνεδείχθη.

h. 'Pοιμητάλκας νεώτερος war Archon in Athen im Jahre /38 n. Chr.

Wie steht es nun aber mit dem in C. I. Gr. 265 genannten chon Rhoemetalkas, ist er mit diesem identisch oder nicht? Da r eben besprochene Archont dieses Namens den Zusatz νεώτερος gt, so scheint die Vermuthung, dass ein anderer Υοιμητάλκας · diesem in Athen Archon gewesen, und dies vielleicht der im I. Gr. 265 genannte sein dürste, nahe zu liegen. Allein diese rmuthung möchte doch voreilig sein. Denn warum soll und iss der frühere Archon gleichen Namens uns gleichfalls und ade in jener Inschrift überliefert sein? Wenn sonst keine unde dafür sprechen, so kann der im C. I. Gr. 265 genannte ch identisch mit dem obigen sein. Aber freilich, wenn die den ersten Zeilen des C. I. Gr. 265, sowie Boeckh den Text it, richtig sind, so muss, da dieser Rhoemetalkas nicht den satz N trägt, gefolgert werden, dass dies der altere ist, was ch den obigen Auseinandersetzungen ganz wohl möglich ist. er die drei ersten Zeilen der Inschrift

> οί ἐφηβεύσαντες ἐν τῷ ἐπὶ βασιλέως 'Ροιμητάλκα ἄργοντος ἐνιαυτῷ κτλ.

heinen ungenau zu sein. Denn Böckh gibt an: "vs. 2. extr. unae signa habent editores; ea sustuli. Chandler tantum ius litterae lacunam notavit, sed nulla est." Das ist für die age wichtig. Alle Herausgeber geben nach dem Namen eine icke an, von ihnen Chandler genauer eine Lücke von einem ichstaben. Böckhs 'sed nulla est' kann, da er den Stein nicht ber sah, nur sagen, dass hinter dem Namen nichts vermisst er nichts gefunden werde, was da gestanden haben könne. Dass der angegebenen Lücke ein unterscheidender Zusatz in nexu dem Namen könnte gestanden haben, ist ihm nicht beigekomen, weil bis zur n. 265 des Corpus ihm ein solcher Zusatz noch

nicht begegnet war; ja er hat an anderer Stelle, wo ein solcher Zusatz wirklich in der ihm vorliegenden Abschrift gegeben war ihn nicht als solchen erkannt, sondern beseitigt. So ist im C. I. Gr. 282 von Fourmont richtig überliefert Z. 2: ETI ANTIITIA TPOYNAPXONTOX: das gibt er in den Minuskeln wieder durch ἐπὶ ἀντιπάτρου ἄρχοντος und sagt zu vs. 2: "dele alterum N!" — Dennoch musste da das N bleiben, da es νεωτέρου bedeutet, wie eine später gefundene Inschrift desselben Jahres und mit demselben Archonten, im Philistor IV 73 n. 1 ἐπὶ Αν]τιπάτρου ἄργοντος νε[ωτέ]ρο[v, gezeigt hat. Um nun zu C. I. Gr. 265 zurückzukehren, so ist auf Böckhs 'sed nulla (lacuna) est' nichts zu geben. Vielmehr da alle Herausgeber eine Lücke und zwar Chandler, der genau zu sein pflegt, von einem Buchstaben hinter dem Namen angaben, so muss eine solche constatirt werden, in der natürlich nur ein solcher unterscheidender Zusatz in nexu gestanden haben kann. Und ich denke, jenes N oder N wird auch hier gestanden haben, so dass der im C. I. Gr. 265 genannte Archon Rhoemetalkas identisch ist mit dem bei Ross, Dem. a. a. O. erwähnten.

Und unter einer Voraussetzung, die ich gleich nennen will, müsste die Identität ohne weiteres als erwiesen gelten. Jene Abbreviatur N (oder N, NE, NE<, N, in welchen Formen sie auch erscheint), wo sie dem Namen eines Archonten hinzugefügt ist, wurde bisher stets so gedeutet, dass dadurch der genannte von einem gleichnamigen früheren Archon unterschieden werde. Bei der Voraussetzung der Richtigkeit dieser bisherigen Annahme würde mit Nothwendigkeit folgen, dass im C. I. Gr. 265 in der Lücke nur N gestanden haben könne. Denn, was im anderen Falle nur übrig bliebe, eine Abbreviatur für πρεσβύτερος (floder H) in der Lücke anzunehmen ist dann natürlich unmöglich, da man zu der Zeit, wo dieser Rhoemetalkas Archon war, noch nicht wissen konnte, ob es nach Jahren einen Archon gleichen Namens geben würde. Allein ist jene Voraussetzung, der auch ich früher gefolgt bin, wirklich begründet und richtig?

Eine nähere Erwägung lässt keinen Zweisel darüber, dass die bisher gültige Deutung jenes unterscheidenden Zusatzes auszugeben ist. 1) War es wirklich stehender officieller Brauch jene Abbreviatur N zur Unterscheidung eines Archonten von einem früheren gleichen Namens anzuwenden, so muss man sich wundern, dass eine Anzahl gleichnamiger Archonten der Kaiserzeit ohne dieses unterscheidende Zeichen sich auf den Inschriften findet, während andrerseits im Ganzen nur vier Fälle gezählt werden, in denen es erscheint (vgl. den Archontenkatalog hinter meinen Commenta-Man kann auch nicht einwenden, dass die gemeinten Archonten gleichen Namens aus der Kaiserzeit, die des Unterscheidungszeichens entbehren, vielleicht weit genug auseinander liegen, so dass eine Verwechselung an sich weniger möglich ist. So gibt es zwei Archonten des Namens Das ist nicht der Fall. T. Flavius Alkibiades, Vater und Sohn, die kaum ein Menschenalter auseinanderliegen (vgl. Hirschfeld, Hermes VII S. 52 ff.). Es gibt ferner zwei Archonten des Namens Φιλιστείδης Πειφαιεύς, die gleichfalls in dem Verhältniss von Vater und Sohn stehen, also nicht weit von einander entfernt sein können. Ferner, es gibt mehrere Archonten des Namens Διονύσιος, die sich der Zeit nach nahe genug stehen (vgl. meinen Archontenkatalog S. 159). 2) Solste das Zeichen den besagten Zweck erfüllen, so musste es ihn auch wirklich erfüllen können und sich nicht illusorisch erweisen in bestimmten Fällen. Das musste es aber offenbar, wenn in gar nicht langem Zwischenraume nicht zwei, sondern drei oder gar vier Archonten gleichen Namens sich folgten: da liess sich der zweite wohl von dem ersten durch den Zusatz unterscheiden: wie aber der dritte von dem ersten und zweiten, und der vierte von dem dritten, ersten und zweiten? So gibt es in der Kaiserzeit vier Archonten des Namens Διονύσιος, von denen wenigstens drei nicht allzuweit auseinanderliegen: von ihnen hat keiner jenen Zusatz (vgl. den Archontenkatalog in m. Commentat S. 159). Schon das ist Beweis genug für die Unhaltbarkeit jener Annahme. Das Zeichen kann nicht erfüllen, was es erfüllen sollte. 3) Wollte man wirklich in dem genannten Sinne unterscheiden, so gab es viel bessere und wirksamere Mittel, die man auch in solchen Fällen angewendet hat. Entweder man setzte Vor- und Beinamen und das Demoticum, oder den Namen des Vaters hinzu, sagte also beispielsweise έπὶ ἄρχοντος Αὐρ. Διονυσίου τοῦ Καλλίππου Λαμπτρέως (C. I. Gr. 189), oder: ἐπὶ ἄρχοντος Φιλιστείδου τοῦ Φιλιστείδου Πειραιέως (Philist. III S. 549); oder aber man setzte den Namen seines Vorgängers hinzu, in dieser Weise ἐπὶ Ίάσωνος ἄρχοντος τοῦ μετὰ Πολύκλειτον (Ephemer. arch. 1457), welcher Archon vielleicht nicht weit entfernt ist von dem in

Ephem. arch. 3793 Col. I Z. 5 hinter Διότιμος genannten gleichnamigen Archonten; ferner ἐπὶ Διονυσίου τοῦ μετὰ Αυκίσκον: άρχοντος (C. 1. Gr. n. 2296); ferner ἐπὶ Διονυσίου ἄρχοντες.  $\tau o \tilde{v}$   $\mu \epsilon \tau \dot{\alpha}$   $\Pi a \rho \dot{\alpha} \mu o \nu o \nu$  (C. I. Gr. 124); ferner  $E \dot{v}[\pi] \dot{\phi}[\lambda] \epsilon [\mu] o \nu$   $\tau \dot{\phi} \nu$ μετά Σαραπίωνα ἄρχοντα (Rangabé Antiq. H. n. 676), serner ἄρχον Ἡράκλειτος ὁ μετὰ Αργείον (Inschrift in der Minerva v. 29. Sept: 1860); endlich έπὶ ..... ἄρχοντος τοῦ μετὰ Φανα[ρ]χίδην (C. L. Gr. 113). Und ich möchte behaupten, auf Inschriften, die von Staatswegen gesetzt wurden, ist die letztere Ausdrucksweise die officielle gewesen, wo es sich um Unterscheidung eines Archonten von einem früheren gleichnamigen handelte. 4) Die bisher geltende Annahme muss es selbstverständlich als unmöglich erscheinen lassen, dass sich hinter dem Namen eines Archon der Zusatz πρεσβύτερος, sei es ausgeschrieben oder in nexu findet. einziges Beispiel dieser Art muss die Annahme als irrig erweisen. Nun, ein solches Beispiel ist in der Inschrift im C. Inscr. Gr. 395 (vgl. Ephemer. archaeol. n. 907) erhalten, wo es heisst: ἐπὶ ἄρ-[χ]οντος Καλλίφρο[νος τοῦ] πρεσβυτέρο[υ].

Es kann demnach als erwiesen gelten, dass der Zusatz νεώτερος in allen solchen Fällen im Gegensatze zu πρεσβύτερος, also als natu minor oder junior im Gegensatz zu natu maior oder Und so finden sich in den katalogartigen senior zu fassen ist. Inschriften, besonders den Prytanenverzeichnissen, die Zeichen N, N, N, NE und H, M, ME, MEC u. ähnl. oft genug zur Unterscheidung Gleichnamiger, meist solcher, die derselben Familie (oder demselben Geschlechte?) angehören, verwendet. Wollte man drei Grade des Altersunterschiedes hervorheben, so verwendete man außer πρεσβύτερος und νεώτερος zur Bezeichnung des zwischen diesen stehenden das Wort μέσος oder in Abbreviatur M (Ephemer. archaeol. n. 516<sup>a</sup> und 516<sup>b</sup>). Vgl. C. I. Gr. 190: Δασούμιος Θαλης πρεσβύτερος, Δασούμιος Θαλης νεώτερος, Δασούμιος Νικοκράτης. — C. I. Gr. 189: Αίλιος Μαμερτείνος, Αίλιος Μαμερτείνος νεώτερος. — C. I. Gr. 192: Αυσιμαχίδης Δυσιμαχίδου, Αυσιμαχίδης Αυσιμαχίδου πρεσβύτερος. — Inschr. im Bulletino 1872 S. 119: Μακαφεύς Μακαφέως Τ, Μακαφεύς Μακαρέως Ν, Εὐήμερος Μακαρέ[ω]ς. — Ephem. 516\*: Δημήτριος Δημητρίου, Δημήτριος Δημητρίου ΝΕ, Δημήτριος Δημητρίου μέσος.

Wenn also, um zu der Frage, von der wir ausgingen, zurückzukehren, ἐπὶ Ῥοιμητάλκα νεωτέρου (ἄρχοντος) gar nicht sagt, dass es vor diesem in Athen einen Archonten gleichen Namens gegeben hat, sondern diesen Rhoemetalkas als Rh. iunior nur von einem Rhoemetalkas senior unterscheiden soll, der zu derselben Zeit lebte, so konnte an und für sich, da zufällig der Rhoemetalkas senior gleichfalls in einem Jahre das Archontat verwaltet haben könnte, im C. I. Gr. 265 in der Lücke auch ein auf eben diesen älteren Rh. weisendes III gestanden haben. Aber eben diese reine Zufälligkeit anzunehmen liegt auch nicht der geringste Grund vor. Im Gegentheil muss es nun auch von diesem Gesichtspunkte aus für mehr als wahrscheinlich gelten, dass im C. I. Gr. 265 gleichfalls ursprünglich stand ἐπὶ βασιλέως Ψοιμητάλκα Ν ἄρχοντος, also beide Inschriften sich auf denselben Mann beziehen; dass in dem einen Falle der Zusatz βασιλέως fehlt, ist unwesentlich.

Es müssen also zu derselben Zeit, um 37/38 n. Chr., zwei Rhoemetalkas, ein älterer und jüngerer, gelebt und auch regiert haben. Und in der That hat Mommsen in den trefflichen Auseinandersetzungen über die Thrakischen Könige seit Caesar in der Ephemeris epigraphica, wo er auch nebenbei auf die Möglichkeit der hier gegebenen Deutung des Zusatzes νεώτερος hingewiesen und so das hier gefundene Resultat in seiner Weise divinatorisch gleichsam vorweg genommen hat1), Mommsen also hat diese beiden Rhoemetalkas so nachgewiesen, dass kein Zweifel mehr übrig Kannte man bisher aus dem Beginn der Kaiserzeit von den Thrakischen Königen nur den unter Augustus lebenden und dessen Neffen Rhoemetalkas, des Rheskuporis Sohn, welchen letzteren man mit dem, welchem nach Dio Cassius 59, 12 Gaius die Herrschaft übergab, zu identificiren pflegte, so hat jetzt Mommsen schlagend das Falsche der bisherigen Annahme dargethan und gezeigt, dass außer Rhoemetalkas, des Rheskuporis Sohn, der einen Theil des Reiches von Tiberius erhielt und der noch im Jahre 26 n. Chr. genannt wird, während spätere Nachrichten über ihn fehlen, es noch einen dritten Rhoemetalkas gegeben habe, der als ältester Sohn des Cotys bei dem Tode des Vaters

<sup>1)</sup> Vol. II fasc. III S. 256 ff. und S. 258 not. 2.

### 152 NEUBAUER, DAS ARCHONTAT DES RHOEMETALKAS

etwa um 19 n. Chr. als unmündiges Kind den andern Theil des Reiches erbte, aber in Italien von Tiberius zurückgehalten wurde und erst bei Gaius Thronbesteigung, mit dem er zusammen erzogen war, 37/38 n. Chr. gleichfalls zur Herrschaft gelangte. Dies ist also der auf den beiden attischen Inschriften als Archon genannte Rhoemetalkas der jüngere, während Rh., des Rheskuporis Sohn, der ältere ist. Dieser also, von dem wie gesagt bloß bis zum Jahre 26 n. Chr. Nachrichten vorliegen, muss demnach noch im Jahre 37/38 gelebt und geherrscht haben.

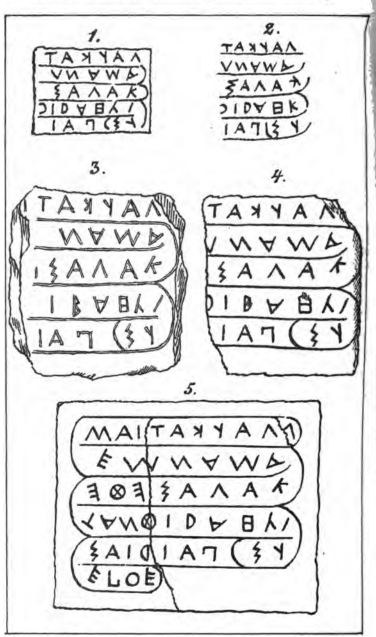
Berlin.

R. NEUBAUER.



.

# Altlakonische Bustrophedoninschrift.



Hermes, X. Heft 2.

#### ÜBER EINE

# ALTLAKONISCHE BUSTROPHEDONINSCHRIFT.

(Hierzu eine Tafel.)

Zu den alterthümlichsten altlakonischen Inschriften gehört eine jetzt im Museum von Athen befindliche Bustrophedoninschrift aus Sparta, deren Entzifferung bis jetzt nicht gelungen ist. zuerst herausgegeben von Ross in dem Intelligenzblatt der Allgemeinen Litteratur - Zeitung von 1837, wiederholt in den Archaeolog. Aufsätzen I S. 7, ferner bei Rangabé in den Antiquit. Hellen. I Taf. 7 No. 316 und S. 381 mitgetheilt und besprochen, endlich auch von Ph. Lebas in seinem Voyage archéologique Taf. 2 n. 1 in einem lithographischen Facsimile publicirt. Nun ist mir durch die Güte des Herrn Professor Kirchhoff ein äußerst sorgfältiger und genauer Papierabklatsch von dieser Inschrift zu Gebote gestellt, von dem ich auf der beifolgenden Tafel unter Nr. 4 ein verkleinertes, sonst getreues Abbild gegeben habe. Bringt dieser nun auch nicht wesentlich neues, so stellt er doch die genaue Lesung endgiltig fest und beseitigt etwaige Zweifel, die rücksichtlich der Discrepanz der Abschriften erhoben werden konnten. ist so erst die nöthige Grundlage für den Versuch gewonnen, die Inschrift zu entziffern, was bisher nicht gelungen ist; wenigstens hat weder Ross, der sie sehr räthselhaft nennt, noch Rangabé. welcher von ihr als einem "exemple curieux d'une manière particulière d'écrire βουστροφηδόν" spricht, sie zu deuten gewusst; noch ist mir bekannt, dass sonst einer an die Lösung gegangen wäre, wenigstens nennt sie noch Kirchhoff, Studien z. Geschichte d. griech. Alphab. II. Aufl. 1867 S. 94 "leider noch nicht entziffert". Wenn ich daher im Folgenden eine Deutung der Inschrift wage, so darf eben der Umstand, dass die Entzifferung

bis jetzt nicht gelungen ist, mir zur Entschuldigung dienen, sofern der Versuch nicht alle Ansprüche befriedigt. Die Inschrift selbst aber nimmt nicht bloß ihres hohen Alters wegen unser Interesse in Ansprüch, sondern sie ist für den Sprachforscher auch dadurch von Wichtigkeit, dass sie in Verbindung mit einigen anderen, bisher wenig beachteten oder unrichtig gelesenen, Inschriften den unumstößlichen Beweis ließert, dass es zu den Formen der dritten Declination vom Worte  $v \acute{t} \acute{o}_{\mathcal{G}}$  in der ältesten Zeit eine regelrechte Nominativform auf  $-\acute{v}_{\mathcal{G}}$  gegeben hat, obwohl kein alter Grammatiker ihrer Erwähnung thut.

Ich gebe nun auf der beifolgenden Tafel die verschiedenen Abschriften und füge hinzu gleich die Restitution des Steins, d. h. die Gestalt, die meiner Ansicht nach die Inschrift ursprünglich hatte;

Nr. 1 ist die Abschrift, wie sie Ross Arch. Aufs. I S. 7 gibt;

Nr. 2 Rangabé, Antiqu. Hellén. I Taf. VII n. 316;

Nr. 3 Lebas, Voy. Arch. Taf. 2 n. 1;

Nr. 4 ist ein getreues, nur verkleinertes Abbild des Abklatsches, der etwa sechszehnmal so groß ist, endlich Nr. 5 die Restitution.

Aus diesen vier Abschriften stelle ich zunächst die Lesung Die erste Zeile, welche linksläufig ist, ist wie schon aus der Lebas'schen Lithographie ersichtlich rechts am Anfang der Zeile verstümmelt, ob aber ein Buchstabe fehlt, lässt sie zweifelhaft: mit Bestimmtheit zeigt dies der Papierabklatsch: man darf nur die rechte Grenzlinie des Steines, ebenso die obere Grenzlinie, bis beide zusammenstofsen, verlängern, um zu erkennen, dass das Fortgebrochene genau den Raum eines Buchstabens ausmacht. Im übrigen stimmen in dieser Zeile die Abschriften mit dem Abklatsch überein; nur hat Lebas hinter dem T noch den Rest einer Hasta, von der nur oben ein geringer Theil fehlt, so dass dieselbe nur ein Jota gewesen sein kann. Auf dem mir vorliegenden Abklatsch kann ich aber davon nichts erkennen, der geringe Raum hinter dem T scheint überhaupt abgesplittert zu sein; Lebas mag aber den Stein noch in besserem Zustande gesehen haben, so dass, wenn kein Grund dagegen spricht, an dem Jota nicht gezweifelt zu werden braucht. Die zweite Zeile ist rechtsläufig. Zu Anfang derselben gibt der Abklatsch

deutlich V, was bei Lebas fehlt, bei Ross und Rangabé als V erscheint; im übrigen stimmen die Abschriften überein. - Die dritte Zeile, linksläufig, stimmt bei allen mit dem Abklatsch; Auf dem Abklatsch kann ich in dem Raum zwischen dem läufig, stimmt bei Ross genau mit dem Abklatsch, nur dass der Rest des Rundes noch kleiner ist und durch den Bruch unmittelbar begrenzt wird. Das D erscheint nach dem Abklatsch in der Mitte ladirt, so dass man bei nicht genauem Hinsehen ein В zu lesen glaubt, was Lebas begegnet ist. - In der fünften Zeile stimmen die Abschriften wieder mit dem Abklatsch genau überein, Es ist nämlich kein Buchstabenzeichen, sondern eine abschließende halbrunde Linie, entsprechend den übrigen Linien und Bogen, welche die Zeilen begrenzen und umschließen.

Ross sagt von der Inschrift, sie sei "oben, unten und zur Rechten vollständig erhalten"; dagegen Rangabé: "elle parait intacte du côté droit, mais elle est mutilée des trois autres côtés". Wer hat von beiden Recht? Für die Ergänzung ist das wichtig Die Wahl ist hier nicht schwer. zu wissen. Ross pflegt in solchen Angaben, die auf Autopsie beruhen, sehr sorgfältig zu sein; ferner beweist die Fehlerhaftigkeit der Rangabéschen Abschrift selber gegen diesen; sodann zeigt, was wenigstens die Inschrift betrifft, der Augenschein, dass die rechte Seite derselben unverletzt ist und nicht blos zu sein scheint, endlich aber zeigt nicht blos die Lebas'sche Lithographie, sondern auch der Papierabklatsch selber, der nach der die letzte Zeile abschließenden Linie eine glatte, unbeschriebene Fläche aufweist, dass die Inschrift auch unten völlig intact ist; also wird Ross auch in dem letzten Punkte Recht haben, dass die Inschrift auch oben vollständig erhalten ist; nur scheint dort allerdings der Rand, nach Lebas und dem Abklatsch zu urtheilen, etwas lädirt zu sein, wenigstens ist die die Zeile begrenzende Langlinie nicht erkennbar. Demnach wäre also die Inschrift nur links verstümmelt; die Frage ist, in welchem Umfange? Es wird sich unten zeigen, dass die Inschrift in gebundener Rede war, und zwar dass Z. 5-6 den Schluss eines Hexameters bildet, mit dem gleichzeitig die eigentliche Inschrift abschloss, was durch das Rund C zu Anfang von

Die Reste, die noch folgen, PAI ..., Z. 5 bezeichnet wird. können unmöglich einen neuen Vers begonnen haben, da, wie oben gesagt, die folgende Zeile, soweit sie sichtbar ist, unbeschrieben war, die vorhergehende also eine bei der sehr geringen Höhe des Steines so unverhältnissmässige Länge gehabt haben müsste, dass diese Annahme von vornherein abzuweisen ist. Auch nöthigt sonst nichts zu der Annahme, dass mit PAI... ein neuer Vers müsse begonnen haben; vielmehr spricht sowohl das abschliefsende Zeichen C in Z. 5, als auch die folgende völlig unbeschriebene Zeile dafür, dass PAI... der Rest ist von dem Namen dessen, der die Inschrift einmeisselte oder das Grabmal denn um ein solches handelt es sich - verfertigte, also des Künstlers. Es bleiben demnach für die vorhergehenden Zeilen nur folgende Möglichkeiten: da in Z. 5 der Schluss eines Hexameters sichtbar ist, so kann die Inschrift nicht in Distichen abgefasst gewesen sein. Nun ist zu berücksichtigen, dass die ältesten metrischen Grabschriften in der Regel nur aus einem oder aus zwei Versen bestehen. Unter 16 Beispielen im Corp. Inscr. Attic. ist nur eine, nämlich n. 463, die aus vier Versen, zwei Distichen, besteht, alle übrigen (C. I. Att. n. 465, 467 — 474, 475 — 479, 481, 482) entweder aus einem Verse, der in der Regel ein Hexameter ist (nur einmal findet sich ein jambischer Trimeter), oder aus zwei Versen, einem Hexameter und Pentameter oder zwei Hexametern. Spricht demnach auch hier von vornherein alle Wahrscheinlichkeit für einen oder zwei Verse, so kommt dazu die geringe Höhe des Steines, der gegenüber die Länge, die bei mehr Versen erforderlich ist, eine ganz unverhältnissmäßige sein würde. Nun sind, wie schon gesagt, Pentameter ausgeschlossen; es können also höchstens zwei Hexameter angenommen werden; aber abgesehen davon, dass auch in diesem Falle für den Stein eine ganz unverhältnissmässige und darum wenig wahrscheinliche Länge vorausgesetzt werden müsste, findet sich in den erhaltenen Resten der fünf Zeilen nirgends die Spur von dem Ende eines Hexameters und dem Beginn eines neuen. So deutet denn alles darauf hin, dass wir es nur mit einem Hexameter zu thun haben, somit links nur wenig fehlen kann.

Von dieser Voraussetzung gehe ich demnach bei der Herstellung aus. Ich beginne mit der zweiten Zeile der Inschrift 

WWW; diese ist umgekehrt und von links nach rechts zu lesen;

an diese schliesst sich unmittelbar übergreifend Zeile 3 mit graden Buchstaben, von rechts nach links; diese gibt deutlich das Wort ΚΑΛΑξ, also entweder καλᾶς oder καλάς oder Κάλας; đemnach muss in Zeile 2 ein Wort schließen. Die überlieferten Buchstaben geben ein solches nicht, sie lassen sich vorausgesetzt, dass das die Zeile beginnende ∨ oder ∨ als λ genommen wird, in dieser Verbindung nicht lesen. Rangabé vermuthete σ]υνάμα, was schon darum unzulässig ist, weil ✓ in dieser (umgekehrten) Stellung nicht v sein kann, abgesehen davon, dass Z. 1. 4. 5. der Buchstabe die andere Gestalt Y aufweist. Aber die Sache ist ganz einfach, sobald man Voder V als Rest eines Buchstabens ansieht, durch den der Bruch gegangen ist, der kein anderer sein kann als W d. h. μ. So liest man Z. 2-3 ohne weiteres μναμα καλας und erkennt, dass eine metrische Grabschrift vorliegt. In Z. 1 ist offenbar der Name dessen erhalten, dem das Grabmal gesetzt Diese Zeile, von rechts nach links gehend, hat, wie schon oben gesagt ist, zu Anfang rechts einen Buchstaben verloren. Dieser kann kein anderer gewesen sein als 1 d. h. y, wenigstens wüsste ich nicht, was vor dem deutlich lesbaren λαυχατ.. resp. λαυκατι.. anders ergänzt werden könnte, um ein griechisches Wort zu erhalten. Da man den Namen als von μναμα abhängig im Genetiv zu erwarten hat, so lese ich Z. 1—2  $\Gamma |\lambda \alpha \nu \kappa \alpha \tau \ell| \alpha \mu \epsilon$ μνᾶμα Κάλας, so dass Κάλας als Name dessen, der das Grabmal setzte, zu fassen ist.  $K\dot{\alpha}\lambda\alpha\varsigma$  als Eigenname ist mehrfach zu belegen, nicht so Flauxariac, von dem ich kein Beispiel nachweisen kann. Dass das Grabmal selber redet "mich setzte der und der", ist durchaus in der Weise gerade der altesten Grabschriften, wofür sich Beispiele genug anführen lassen; bekannt ist ja auch das ὁ δεῖνα μεπόει und ähnliches der Künstlerinschriften.

Im folgenden ist dann das Verbum 'setzte, stellte auf' oder ähnliches zu suchen. Hinter  $K\alpha\lambda\alpha\varsigma$  folgt bei Lebas der schwache Rest einer senkrechten Hasta, das könnte Ueberbleibsel von einem im übrigen verwischten und entschwundenen  $\exists$  sein; sicher ist das aber nicht. Ich ergänze ¿θετο resp. ¿θετ'. — Die folgende vierte Zeile (von links nach rechts gehend) lässt zu Anfang höchstens für drei zu ergänzende Buchstaben Raum. Die Frage ist, was in den Zeilen 4.5 zu suchen ist. Am Ende von Z.4 und am Anfang von Z.5 bis zu dem abschließenden Rund erkennt man deutlich den Spiritus asper  $\boxminus$ , dann  $v\iota v\varsigma$ , d. h. also

υίύς. Auch Ross hatte diese Buchstaben bereits zusammen als e in Wort genommen, aber "vivs oder vielmehr vivs" gelesen und darin einen "Boeotisch-Aeolischen (aber auch Lakonisch-Dorischen?) Dativ statt vioic" vermuthet. Allein die Form ist, wie ich unten an drei anderen Beispielen zeigen werde, als Nominativus Singularis zu fassen, der sehr früh geschwunden ist, während sich die anderen zu ihm gehörenden Casus erhielten. Ist also νίύς υίός, so ergibt sich, dass vorher ein dazu gehöriger Genetiv gesucht werden muss. In der That verrathen die Reste einen solchen: wir haben nämlich -9ίδα oder -φίδα oder -ωΐδα, d. h. Reste eines Namens auf  $-l\partial\alpha_S$  im dorischen Genetiv auf  $\bar{\alpha}$ . können, wie gesagt, höchstens drei Buchstaben gestanden haben. Aber bei der Mannichfaltigkeit der griechischen Namenbildung wird jeder Versuch, den ursprünglichen Namen auch wirklich zu finden, zweifelhaft bleiben. Nehmen wir aber beispielsweise, d. h. nur um den Raum entsprechend zu füllen, den Namen 'Av Höng oder Av3idac an, der zwar richtig gebildet aber nicht zu belegen ist, so lautet nunmehr der ganze Vers

Γ]λαυκατί[α με] μτᾶμα Κάλας [έθετ' 'Ατ]θίδα υίύς.

Noch bleibt der Rest, der in Z. 5 hinter dem abschließenden Rund mit  $\Gamma$ Al... beginnt. Hier ist, wie ich schon andeutete, der Künstlername zu suchen. Ich ergänze und lese  $\Pi\alpha\iota[\delta\iota\alpha\varsigma$   $\iota\pi\delta\varepsilon$  d. h.  $\iota\pi\delta\iota$  Natürlich mache ich mich auch hier nicht anheischig, den ursprünglichen Namen getroffen zu haben.

Für die Zeit, der die Inschrift zuzuweisen ist, ist die Form des Sigma 

entscheidend. Denn da gegen das Ende der 75. Olympiade schon 

die gewöhnliche Form der lakonischen Inschriften ist¹), so muss die Inschrift vor diese Epoche gesetzt werden. Soviel über die vorliegende Grabschrift selber.

Von Interesse ist, wie gesagt, die Inschrift deshalb, weil sie in  $\exists Y | Y \nleq d$ . i.  $v \& v \circ c$  eine Nominativform bietet, die zwar aus den erhaltenen Casibus zu erschließen, aber doch von keinem Grammatiker noch sonst irgendwo erwähnt war. Auch ist mir nicht bekannt, dass die Form in irgend eine neuere wissenschaftliche Grammatik Aufnahme gefunden hat. Gleichwohl erscheint sie hier nicht zum ersten Mal, sondern vor Jahren bereits hat Welcker im Rheinischen Museum (vom Jahre 1848, N. F. Jahrg. 6) in dem

<sup>1)</sup> Vgl. Kirchhoff, zur Geschichte des griech. Alphab. II. Aufl. S. 97.

Nachtrag zu dem Verzeichniss der alten Künstler S. 393 und 394 zwei Inschriften von Kylices mitgetheilt, in denen dieselbe Form erscheint, nämlich S. 393

# EVXEPOS : ENOIESEN') HOPFOTIMOHVIHVS

d. h. "Εὐχειρος ἐποίησεν Ούργοτίμου νίθς". Ebenso hatte schon J. de Witte, Déscription d'une collection de vases peints et bronces antiques provenant des fouilles de l'Etrurie, Paris 1837 n. 121 p. 70 die Inschrift gegeben, nur dass er EVKEPOΣ las, und richtig erklärt: "Euchéros, fils d'Hergotimos, a fait" (vgl. Keil, Anal. epigr. p. 170). Die andere ist Seite 394 von Welcker so mitgetheilt.

# ΕΥΧΕΡΣΕΠΟΙΟΕΣΕΝ ΗΟΕΡΛΟΤΙΜΟΗΥΙΗΣ

zu der Welcker richtig bemerkt "in  $HVIH\Sigma$  muss das V der Endung zufällig ausgelassen sein, denn H kann nicht Vocal sein; also ist in beiden Fällen die Form  $vi\tilde{v}_{S}$ , statt der von den Grammatikern angenommenen, aber nicht vorkommenden  $vi\tilde{v}_{S}$ ,  $\tilde{v}_{S}$  u. a. "

Dazu bietet die oben behandelte Inschrift nunmehr den dritten Beleg, nur dass in ihr der Spiritus asper nur einmal, zu Anfang, gesetzt ist. Ob aber darum zu schließen ist, dass die Vaseninschriften noch älter sind, als diese, kann wegen der schon offnen Form des H zweifelhaft erscheinen.

Ebenfalls unbeachtet geblieben oder vielmehr als solche nicht erkannt ist die Form an einer vierten Stelle, nämlich in einer kleinen beim Erechtheion gefundenen Weihinschrift, die, zuerst in der Ephemeris archaeologica n. 3769 von Pittakis veröffentlicht, jetzt im Corp. Inscript. Atticarum I n. 398 nach Abschriften von von Velsen und Köhler gegeben ist. Ich setze sie hierher, weil sie mir auch sonst nicht richtig erklärt scheint.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Selbstverständlich sind die Buchstaben im Rhein. Mus. nicht genau, sondern mit den gewöhnlichen Typen wiedergegeben.

## 162 NEUBAUER, ALTLAKONISCHE BUSTROPHEDONINSCHREF

? Διότιμο]ς Στοονβίχου Εὐωνυμε]ὺς ἀνέθηκεν.

'Ενθάδ' έγω κεϊμαι Δι]οπείθης Στρονβίχου ύός, Πασι δ' έμης ἕλιπον μνη]μα δικαιοσύνης.

Die von Rangabé gegebene Genealogie der Familie des Ergos-Bezos bedarf jetzt der Berichtigung, auf die hier näher einzugehen nicht am Platze ist, mir genügte es, den Gebrauch der Form beauf einer älteren attischen Inschrift nachzuweisen, auf späteren ist sie bekanntlich nicht selten anzutreffen.

Berlin.

R. NEUBAUER.

2010

# DIE RÖMISCHEN PROVINZEN PALAESTINA SALUTARIS UND ARABIA.

Gegenüber der bisher angenommenen Meinung, dass Palaestina Salutaris (Παλαιστίνη Σαλουταφία) so Viel wäre wie Palaestina tertia oder die Provinz von Petra, hat Mommsen (Ber. d. sächs. Ges. d. Wiss. 1853 S. 265; Abh. d. Berl. Acad. 1862 S. 501 f.) die Ansicht ausgesprochen, Palaestina salutaris sei vielmehr die Provinz von Bostra, die nördliche der beiden aus der Zertheilung der Trajanischen Provinz Arabia hervorgegangenen. Obwohl nun schon Marquardt, Röm. Staatsverwaltung I 276, aus guten Gründen dieser Ansicht widersprochen hat¹), so ist es doch wohl nicht überstüssig, die Gegenargumente noch einmal darzulegen. Daran knüpse ich die Besprechung einiger anderer Punkte, die mit dieser Frage zusammenhängen.

Entscheidend ist im Grunde schon die Stelle des Hieronymus (Quaest. in Gen. 2u cap. 21, 30 f.; ed. Lagarde S. 33), auf welche grade Mommsen hinweist: "in Geraris: ubi et Bersabee usque hodie oppidum est. Quae provincia ante non grande tempus ex divisione praesidum Palaestinae<sup>2</sup>) Salutaris est dicta." Denn Beersaba kann

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich bemerke, dass ich zu meiner Ueberzeugung von der Richtigkeit der alten Ansicht gekommen bin, noch ehe ich wusste, dass Marquardt und auch Kuhn dieselbe theilen. Für einen Orientalisten, der sich ein wenig mit den Namen und den Verhältuissen jener Länder abgegeben hat, war es freilich nicht schwer über diese Frage ins Reine zu kommen. Die sorgfältige und ausführliche Darstellung Kuhns wäre allerdings viel klarer und übersichticher geworden, wenn er sich eine deutlichere Vorstellung von den Zustänlen dieser Provinzen bis auf den heutigen Tag verschafft hätte.

<sup>2)</sup> Mommsen verbessert Palaestina, was mir nicht unbedingt nothwendig zu sein scheint. Wenn man den Genitiv beibehält, hat man natürlich vor Salutaris den Nominativ Palaestina zu ergänzen.

nur zu der Provinz von Petra, nicht zu der von Bostra gehöt haben. Aus vielen Stellen des Alten Testaments erhellt dessen Lage tief im Süden von Palaestina. Eusebius, Onom. s. v. Βηροσαβεί (ed. Lagarde S. 234; vgl. Hieronymus eb. S. 103) bestimmt den Ort, den er wie die Not. dign. or. XXIX (Berosaba) als Garnisonplatz kennt, auf zwanzig Millien südlich von. Hebron. Genauer wäre wohl "südwestlich"; vielleicht ist auch die Ziffer etwas zu niedrig. Der Ort heißt noch heute in arabisirter Form Beresseba'). So wird Βιρόσαβον, Βιροσαμών denn auch in Parthey. Notitiae (I S. 91; V S. 145) zu Palaestina tertia gerechnet, während Berosaba in der Not. dign. schlechtweg zu Palaestina gehört.

Arabia ist in der Not. dign. die Provinz von Bostra, wie ein Blick auf or. XXX zeigt. Wenn nun in den Stellen, welche die Einzelprovinzen genau scheiden und nicht blos die bei der militärischen Vertheilung allein berücksichtigten Gesammtprovinzen aufführen (Cap. II S. 9 bei Böcking; Cap. XX S. 56) "Pal. Salutaris" neben "Arabia" vorkommt, so muss jenes doch die Provinz von Petra sein.

Nicht ganz so entscheidend wäre das von Kuhn II 123 beigebrachte Φαινοῦς (Genitiv) τῆς Σαλουταρίας Παλαιστίνης (Harduin I 1380 — Mansi IV 1159) aus den Acten des Concils von Ephesus (anno 431), da man ja unter jenem zur Noth Phaene im Trachon südlich von Damascus (heutzutage Elmismië) verstehen könnte. In Wirklichkeit ist es aber mit Kuhn zu nehmen als das Φαινών zwischen Petra und Zoar (Euseb. Onom. s. v. Φινών, S. 299 — Hier. S. 123), welches Eusebius Mart. pal. 7, 2 zu Palaestina rechnet, also als ein Ort des dritten Palaestina.

Ueberhaupt ist die Bezeichnung "Palaestina" in einigermaßen guten Quellen<sup>3</sup>) wohl nie auf die Gegend von Bostra ausgedehnt

¹) Vgl. z. B. Robinson, Phys. Geogr. v. Palästina S. 264 und die neueren Karten.

<sup>2)</sup> Bei Hierocles sehlt es. Zu unterscheiden ist davon Birsama der Not. Dign. = Σάλτων Γερα(ρ)ιτικός bei Parthey Not. V S. 144 ήτοι Βαρσάμων in Pal. prima. Dies Letztere ist wohl auch das Versaminum castrum bei Kuhn Il 369 und Βέρζαμμα des Ptol. V 15 (in Idumaea).

<sup>3)</sup> Zu diesen wird man doch nicht etwa den Nilus Doxopatrius rechnen, der im 12. Jahrhundert in Palermo schrieb; der nennt allerdings Bostra als vierte Metropolis von Palaestina (s. Partheys Ausg. S. 291).

Das Land, welches also mindestens schon einige Zeit vor der Absassung jener Stelle des Hieronymus "Palaestina Salutaris" hiefs, wird aber namentlich im vierten Jahrhundert noch zuweilen "Arabia" genannt¹). Das gilt bekanntlich von der alten Landesınd Provinzialhauptstadt Petra selbst, an welcher jene Benennung aturgemäß fest haftete. Asterius heißt anno 362 "Bischof von 'etra in Arabien" (Harduin I 737 - Mansi III 353; Athanasius, d. Patav. I 1, 131; I 2, 619 und danach Theodoret, H. eccl. I 8). Sozomenus VII 15 rechnet die Bewohner von Petra, wie lie von Areopolis (im alten Moab) zu den Arabern<sup>2</sup>). Wenn allerlings Euseb., On. s. v. Πέτρα und s. v. Έρεκέμ (S. 285 und 286 = Hieron. 145 und 146) sagt Πέτρα πόλις της 'Αραβίας, so schreibt er nur dem Josephus (Arch. IV 7, 1, vgl. IV 4, 7) nach, den er an einer andern Stelle (s. v. Αρχέμ, S. 228 - Hier. S. 98) ausdrücklich als seine Autorität für die an diesen Stellen ausgesprochene Identificirung von Rekem und Petra angiebt. der letztgenannten Stelle (S. 228) hat Eusebius übrigens Petra grade als Stadt Palaestinas. Epiphanius, der in der Ztschr. d. D. Morg. Ges. XXIX 99 ff. besprochnen Stelle "Petra in Arabién" hat, folgt natürlich ebenfalls nach Gewohnheit einer älteren Autorität.

Sehr geringes Gewicht hat die von Mommsen angesührte Stelle des Procop (Aed. V 8), wo er von der Gegend des Sinai sagt: ἐν δὲ τῷ πάλαι μὲν ᾿Αραβία, νῦν δὲ Παλαιστίνη τρίτη καλουμένη. Das ist nur das bei Procop und seinen Nachfolgern so beliebte Prunken mit billiger Gelehrsamkeit, welche ja sogar von längst verschollenen Völkern wie Scythen, Taulantiern, Bessern spricht, wo Völker der Gegenwart gemeint sind. Procop mag dabei an die Trajanische Provinz oder das Nabatäerreich gedacht haben; wahrscheinlicher ist es mir jedoch, dass ihm Stellen des Herodot vorschwebten, in welchen diese Striche "Arabien" heißen z. B. III 4—9). Ein Gegensatz des Sprachgebrauches der Justinianischen Periode gegen die des Theodosius darf hier nicht gesucht werden.

<sup>1)</sup> Ich berücksichtige hier nicht die Stellen des Stephanus, in welchen Drtschaften der Pal. Ill zu Arabien gerechnet werden, da er hier nur dem Sprachgebrauch seiner älteren Quellen folgt. Dasselbe gilt von anderen Lompilatoren.

<sup>2)</sup> Diese Stellen weist Kuhn II 379 nach.

Völlig weg fällt der scheinbare Gegensatz einer Provincis Arabia und einer Provincia Bostron in den Unterschriften des Concils von 381 (Harduin I 615 — Mans. III 568), wodurch sich Mommsen und Kuhn II 380 haben täuschen lassen. Die beiden für "Arabien" ohne Angabe ihrer Sitze genannten Bischöfe Agapins und Bagadius sind eben die, welche sich damals um den Stuhl von Bostra zankten; s. den Nachweis bei Le Quien, Or. chr. II 855 f. Sie gehören also selbst der von "Arabia" nicht verschiedenen "Provincia Bostron" an¹).

Wenn endlich zu Jovians Zeit neben dem bekannten Bischof Titus von Bostra ein "Theotimus, Bischof der Araber"  $\Theta \varepsilon \acute{o} \tau \iota \mu o \varsigma$  ' $A \varrho \acute{\alpha} \beta \omega \nu$  vorkommt (Mansi III 372 vgl. 374; Socrates III 25), so ist bei diesem natürlich nicht an eine Provinz Arabien zu denken, sondern es handelt sich um einen Bischof christlicher Beduinen ( $\Sigma a \varrho \alpha \pi \eta \nu o i$ , syrisch  $Taj \acute{a} j \acute{e}$ ).

Höchst bemerkenswerth ist dagegen, dass in der Veroneser Liste, in der man doch die officielle Nomenclatur erwartet, sowohl die südliche, wie die nördliche Provinz "Arabia" heißt. Ich theile hier mit Marquardt I 268 ab: Arabia (die Provinz von Petra); item Arabia (die Provinz von Bostra); Augusta Libanensis (— Φοινίκη Διβανησία). Denn gegen Mommsens "Arabia Augusta Libanensis" als Bezeichnung einer Provinz spricht, dass das Epitheton "Libanensis" für die kaum im äußersten Nordwest an die letzten Abhänge des Hermon stoßende Provinz sehr unpassend wäre und sonst nicht vorkommt.

Dass freilich zwei Provinzen denselben Namen ohne jedes Unterscheidungszeichen geführt haben sollten, ist höchst unwahrscheinlich. Nun ist aber auch in Wirklichkeit der officielle Name der südlichen Provinz im vierten Jahrhundert gar nicht mehr "Arabien", sondern "Palaestina". Denn da an sich ersterer Name für dies Land nach Geschichte und Beschaffenheit durchaus passend ist, so begreift es sich sehr wohl, dass derselbe auch nach einer officiellen Umtaufung noch zuweilen vorkommt; dagegen wäre die Anwendung des Namens "Palaestina" auf die Gegend bis ans rothe

<sup>1)</sup> Wahrscheinlich ist eigentlich das provincia vor Bostron ganz zu streichen und unter der Rubrik Arabia an erster Stelle zu lesen Agapius et Bagadius Bostron; 'dass hier nicht wie bei Andern das Gentilicium steht, erklärt sich dadurch, dass es eben zwei sind, von denen keiner gradezu als der Rechtmäsige bezeichnet werden sollte.

Meer unerklärlich, bevor dieselbe durch einen Act der Gesetzgebung festgestellt war. Denn an sich ist diese Benennung fast ebenso unpassend und willkürlich wie die Ausdehnung des Namens "Phoenicien" auf weite binnenländische Gegenden bis tief in die syrische Wüste hinein. Die römische Regierung hat eben solche gewaltsame Umnennungen nicht gescheut, während es völlig unzulässig ist, diese Veränderungen mit Kuhn (II 190 ff., 361, 379)') allmählich im Sprachgebrauch entstehn und erst nachträglich gesetzlich werden zu lassen.

Vorkommt, ist vom Jahre 325. In den Unterschriften des Concils von Nicaea steht (in den lateinischen und syrischen Recensionen wie in der koptischen) Aila, die Stadt an der Nordostspitze des rothen Meeres, unter der Rubrik "Palaestina". Petra wird, wie wir schon oben erwähnten, von Eusebius, Onom s. v.  $A \rho x \dot{\epsilon} \mu$  228—Hieron. 98) grade an einer solchen Stelle zu Palaestina gerechnet, wo seine Quelle Josephus "Arabien" hat. Ebenso drückt er sich s. v.  $K \dot{\alpha} \dot{\delta} \dot{\delta} \eta_S B \alpha \rho r \dot{\eta}$  (S. 269) aus, wo sein Uebersetzer Hieronymus (S. 108) "Arabien" substituirt. Desgleichen heißt der schon erwähnte Asterius einmal "Bischof von Petra in Palästina" Athan. I 1, 280. Dass *Phaeno* unweit Petra von Eusebius (Mart. pal. 7, 2) zu Palästina gerechnet wird, sahen wir schon oben.

Mit Sicherheit ergiebt sich also aus diesen, von Kuhn selbst angeführten Stellen, dass das Gebiet von Petra schon in der ersten Hälfte des vierten Jahrhunderts "Palaestina" hieß. Man könnte nun annehmen, dass vielleicht bei der Zertheilung der alten Pro-

¹) Mit Unrecht beruft sich Kuhn auf das ähnliche Geschick von  $Koi\lambda\eta$   $\Sigma v\varrho i\alpha$ , denn das ist ein von Anfang an seinem Gebrauch nach wenig bestimmter Name unbekannter Herkunft, der im Orient selbst, so viel wir wissen, keinen Boden hat. Die so natürlich klingende und allgemein recipirte Angabe Strabos (XVI 756),  $Koi\lambda\eta$   $\Sigma v\varrho i\alpha$  bedeute eigentlich das Thal zwischen Libanon und Antilibanon (die  $Biq a^{\kappa}$ ), beruht doch schwerlich auf mehr als einer falschen Vermuthung. So stark nämlich auch die Bedeutung des Namens in der langen Zeit von Alexanders Tode bis zur Eroberung Syriens durch die Araber schwankt, so hat er doch nie grade ausschließlich dies Thal bezeichnet. Kaum erklärlich wäre es außerdem, dass sich die Benennung einer solchen scharf abgegrenzten Landschaft, welche niemals der Sitz einer politischen Macht gewesen ist, auf andere Gebiete ausgedehnt hätte. Man muss nicht vergessen, dass nach dem älteren griechischen Sprachgebrauch (Theophrast; Berosus; Diodor XVIII und XIX; Polyb. u. A. m.) Coelesyrien auch Palaestina umfasst.

vinz Arabia der südliche, ziemlich werthlose und schwach bevölkerte Theil nicht sofort als besondere Provinz constituirt, sondern einfach zu dem nürdlich daran stoßenden Palaestina geschlagen wäre. Dagegen spricht aber die Aufführung zweier Provinzen "Arabia" im Veroneser Verzeichniss, von denen eine ja nothwendig dies südliche Land sein muss.

Es wird also bei der Ansicht Mommsens, Waddingtons und Marquardts (I 276) bleiben, dass die Einrichtung der Provinz von Petra schon gegen 300 stattgefunden. Wir haben dem Diocletian das Verdienst zuzuerkennen, die langgedehnte, schlecht abgegrenzte, in sich durch Gebirge, Wüsten, Schluchten und das todte Meer zertheilte Provinz in zwei Theile zerlegt zu haben¹). Die dabei geschehene Uebertragung des Namens "Palaestina" auf den südlichen Theil mag daher rühren, dass derselbe in gewissen Verwaltungsverhältnissen passend mit Palaestina verbunden ward¹). Dass das in militärischer Rücksicht geschah, zeigt uns die Not. dign. Liegen doch die meisten genau und annähernd nachweisbaren Garnisonsorte Palaestinas naturgemäß in dieser Südprovinz als Grenzcordon gegen die räuberischen Wüstenbewohner.

Als officiellen Beinamen dieses Palaestina dürfen wir wohl von Anfang an "Salutaris" ansehen. Denn des Hieronymus Ausdruck "ante non grande tempus" kann an einer Stelle, wo er von den uralten Zeiten Abrahams spricht, wohl ein Jahrhundert umfassen. Seitdem das alte Palaestina weiter in "Palaestina prima" und "Palaestina secunda" getheilt war<sup>3</sup>), hat sich dann für die viel

¹) Auch die Veränderung in der Abgrenzung, namentlich die Ausdehnung der Provinzen von Bostra nach Norden zu, über welche mit der ihm eignen Klarheit und Sicherheit Waddington zu nr. 2463 handelt, dürfte sehr zweckmäßig gewesen sein.

<sup>2)</sup> Der ganz natürliche Umstand, dass im kirchlichen und profanen Sprachgebrauch oft nur die Gesammtnamen Syria, Phoenicia, Palaestina gebraucht werden mit Ignorirung der schon bestehenden Zertheilung in kleinere Provinzen, hat zu manchen falschen Schlüssen Veranlassung gegeben; siehe darüber die vortreffliche Auseinandersetzung bei Marquardt 1, 268 f. Wenn heute etwa Schlesien in zwei Provinzen "Ober-" und "Niederschlesien" getheilt würde, so wäre doch damit der Gesammtname "Schlesien" noch nicht einmal aus dem amtlichen, viel weniger aus dem gemeinen Sprachgebrauch verschwunden.

<sup>3)</sup> Ueber den Zeitpunkt, wo dies geschah, wage ich nicht zu urtheilen; doch spricht Manches dafür, dass es erst lange nach Diocletian und Constantin stattfand.

minder wichtige Provinz im Suden der Name "Palaestina tertia" festgesetzt.

Die Grenze zwischen "Arabia" und "Palaestina Salutaris" oder "tertja" hildete vermuthlich die alte Volkerscheide (Num. 21, 13 etc.) der Arnonschlucht'). In allen Quellen wird Medaha (מיהבא, jetzt Mādebā) zu "Arahja" gerechnet; dasselbe geschieht in Partheys Not. I (S. 92 f.) picht bloss mit Ἐσβοῦς (משבור, jetzt Hesbân), sondern auch mit der χώμη Μαχαβέρως<sup>2</sup>) (in judischen Schriften , nach jetzt M'kaur, bei alteren Schriftstellern hellenisirt Μαχαιρούς). Dagegen sind die sudlich vom Arnon gelegenen Χαράκμωβα, Χαράγμουβα<sup>3</sup>), jetzt Kerek (Steph.; Parthey S. 92 und 145; Hierocles), Arenpolis oder Ραβάθμωβα, jetzt Rabba (Steph.; Parthey 91 und 145; Hierocles) und Zoar, ganz im Suden des todten Meeres (Parthey 91 und 145; Hierocles4), Orte der "Palaestina tertia". Dass nun die Not. dign. Areopolis und Motha (wahrscheinlich — Μωβώ des Uranius bei Steph.; Muta der Araber, südlich von Kerek<sup>5)</sup>) als Garnisonsorte aufführt, welche unter dem dux Arabiae stehen, spricht nicht dagegen; denn wir können immerhin mit Kuhn II 387 annehmen, dass die Befehlshaber nach militärischen Gesichtspunkten zum Theil ihre Truppen über die Grenzen ihrer Provinz hinausverlegten. Und wenn Euseb., On. s. v. Αρεόπολις und s. v. Μωάβ (S. 213 und 276 f. --Hier. 86 und 137) und Sozomenus a. a. O. Areopolis zu Arabien rechnen, so mögen sie hier noch der älteren, oben besprochnen Redeweise gefolgt sein. Bedenklicher ist es aber, dass in den Unterschriften des Nicänischen Concils (in den lateinischen und svrischen Texten) der Bischof von Sodoma unter "Arabien" steht, während der von Aila, wie wir sahen, unter den palästinischen aufgeführt ist. Wir sind zwar nicht gezwungen, diesen Bischofsitz Sodom grade da zu suchen, wo man jetzt die mythische Stadt des Loth annimmt; aber zu weit vom Südende des todten Meeres

 <sup>1)</sup> Ihre militärische Bedeutung erhellt schon aus Euseb. On. s. v. 'Αρνών
 (S. 213 — Hier. 86) und der Not. dign.

<sup>2)</sup> Ursprünglich wohl Mayavéowr.

<sup>3)</sup> In den Notizen mannigfach entstellt.

<sup>4)</sup> Steph. rechnet Zoar wenigstens zu Palaestina.

<sup>5)</sup> Nicht, wie mehrfach geschehen, zu verwechseln mit Μόθανα, syr. Νατία, jetzt Imtân östlich von Bostra. Darüber denke ich an einem anderen Orte zu handeln.

### 170 NÖLDEKE, PALAESTINA SALUTARIS UND ARABIA

dürsen wir uns doch wohl kaum entsernen. Die Uebereinstimmut der lateinischen und syrischen Texte macht es unthunlich, d Lesart anzuzweiseln, während man allerdings sonst dazu geneisein möchte, da Le Quien III 745 von einem Bisthum Sodom nich weise. Immerhin könnte man übrigens vermuthen, dass die Algrenzung dieser beiden Provinzen gegen einander nicht zu alle Zeiten ganz dieselbe gewesen wäre. Fehlte es denselben doc gegen die Wüste zu überhaupt an sesten Grenzen; denn derömische Reich ging hier genau bis dahin wo grade der äusers militärische Posten stand!).

Ueber alle diese Verhältnisse werden wir aber hoffentlich bal in der lang erwarteten Arbeit Waddingtons über diese Provinze endgültige Ergebnisse erhalten.

Strassburg i. E.

TH. NÖLDEKE.

<sup>1)</sup> Die Abgrenzung von Pal. III und Arabia gegen Pal. I und II lässt siel schon jetzt ziemlich genau bestimmen, namentlich wenn man berücksichtigt dass Pal. I und II sich fast ganz mit den arabischen Provinzen Filastin uni Urdunn decken.

# MITTHEILUNGEN ÜBER PLATONISCHE HANDSCHRIFTEN.

1. In meinen "Studien zur Geschichte des platonischen Textes" S. 24 habe ich die Behauptung aufgestellt, dass der Archetypus unserer platonischen Handschriften aller Wahrscheinlichkeit nach aus zwei Bänden bestand, von denen der erste die sieben ersten Tetralogien des Thrasyllus enthielt und demgemäß mit Menexenus schloss, der zweite aber die achte und neunte Tetralogie, die Definitionen und sieben unechte Dialoge in sich begriff. Auf diese Gestalt des Archetypus, setzte ich a. a. O. auseinander, weise unsere älteste platonische Handschrift, der Parisinus hin, der dem zweiten Bande des Archetypus entspreche, durch die Numerirung der Dialoge aber zeige, dass ihm ein Band mit den sieben ersten Tetralogien vorausging. Vgl. Cobet Mnemos. vol. III (1875) p. 160. Zur Begründung meiner Behauptung machte ich ferner darauf aufmerksam, dass zwei Handschriften (der Vaticanus 19 und der Angelicus C I 4) nach Menexenus die Worte τέλος τοῦ πρώτου βιβλίου haben.

Nach meinen letzten Studien in Italien kommen zu den genannten Handschriften noch folgende zwei, welche ebenfalls die Worte τέλος τοῦ πρώτου βιβλίου am Schluss des Menexenus haben, nämlich codex Venetus appendix class. 4 nr. 1, ferner cod. Laurentianus 59, 1 (mit 85, 9).

2. Mit dem Venetus  $\Pi$  bilden die Handschriften DST  $\Psi$ R eine Sippe. In besonders enger Verbindung mit  $\Pi$  steht aber T, eine Pariser Handschrift (2011), welche Euthyphr. Apol. Phaedr. enthält. Wir lesen bei Bekk. Apol. 128, 2  $\gamma \alpha \rho$  — 132, 5  $\alpha \kappa \epsilon \theta \rho \epsilon \nu$  om. T, media in pagina, nulla lacunae nota.  $\Pi$  autem haec  $\gamma \alpha \rho$  — 133, 8  $\sigma \sigma \rho \phi \nu$ .  $\rho \gamma \rho$  — a rc. habet manu in pagina

172 SCHANZ

dimidia folioque inserto uno. Diese Angabe ist mangelhaft un darum nicht geeignet, uns über das Verhältniss der beiden Handschriften ins Klare zu setzen. Die Sache verhält sich vielmehr so In II beginnt fol. 176 in der Zeile 25 eine viel jüngere Han und geht durch 151/2 Zeilen fort, sie umfasst die Worte 128, τε γὰρ 🕉 (p. 35 D) — 129, 5 γιγνομένων (p. 36 B). Diese 151/2 Zeilen stehen aber, wie eine erneute Vergleichung ergeben. auf Rasur. Es ist nicht zweiselhast, dass auf der Rasur ursprünglich die Worte τοῦτ' ἐστὶ — φή-, welche auf ἀπειθεῖν folgen, gestanden haben. Denn 151/2 Zeilen der Handschrift entsprechen wirklich den zweiundzwanzig Zeilen, welche jene Worte bei Bekker einnehmen, wie das Proben, welche ich machte, sicher ergaben. Also in beiden Handschriften fehlten ursprünglich gleichmässig die Worte 128, 2 yào — 132, 5 ἀπειθείν. Es ist möglich, ja wahrscheinlich, dass T aus II stammt, aber un mittelbar stammt er nicht aus demselben. T hat nämlich im Phaedrus eine Anzahl kleinerer Lücken z. B. 62, 6 γλυκύς ἀγκών ω γλυκίς κω ω T. 65, 5 ακηλήτους] ακ T. 68. 3 ovr μέγα λέγω] lacuna in T. 71, 23 έγνω κώς T. 72, 9 ψιλώς]  $\lambda \tilde{\omega}_S$  T. 75, 17  $\delta \iota \alpha \nu \epsilon \tilde{\iota} \nu$ ] lac. T. 79, 3  $\alpha \tilde{\nu} \tau \tilde{\omega}$  lac. T u. s. w. Sieht man die betreffenden Stellen in II nach, so ergibt sich, da dort die Worte ganz leserlich sind, kein Grund für eine Lücke. Auch die große Lücke von T in der Apol. (91, 12 xai — 95, 17  $i\sigma\omega\varsigma$  om. T) findet keine Erklärung durch  $\Pi$ ; denn dort bilden die weggelassenen Worte kein eigenes Blatt, auch keine eigene Seite, sondern sie beginnen mitten in der Zeile und endigen mitten in der Zeile, Also aus II kann Tunmittelbar nicht stammen, die Handschrift, aus der T stammt, kann aber nach den angegebenen Lücken in ihrer Gestalt näher bestimmt werden.

3. Ich habe in meinen Studien gezeigt, dass in der guten Classe der platonischen Handschriften  $\varDelta\varTheta$  aus dem Clarkianus, in der schlechten Handschriftenclasse  $\mathfrak f$  aus E abgeschrieben ist. Ich zeige nun, dass in der zweiten Klasse ferner H aus u abgeschrieben ist.

Der Codex u, ein bombycinus (vgl. über denselben meine Studien p. 7) hat mehrere Blätter verloren; statt ihrer finden wirjetzt leere Blätter eingeheftet, von modernem weißen Papier. Durch diesen Blätterausfall sind folgende, von Dr. Mau auf meine Bitte nochmals nachgesehenen Lücken entstanden; 1) Apolog. fol. 8 Lanbeschrieben; es fehlen Bekk. 93, 6  $\tau \dot{\eta} \nu$  — 98, 12  $\gamma \dot{a} \varrho$ . Parmenid. fol. 135 unbeschrieben; es fehlen Bekk. 57, γονότα - 62, 1 ἔσται καί. 3) Phileb. fol. 143 unbeschrieben; es fehlen 146, 18 αὐτά — 152, 22 ἀληθη. 4) Phileb. fol. 152 unbeschrieben; es sehlen 206, 4  $\ddot{\eta}$  — 212, 5  $\gamma$ . Andere Dialoge, in denen noch Blätter ausgefallen sind, wie im Symp., wo fol. 167 unbeschrieben und dafür die Worte 407, 6 Eneidar - 412, 11 Aγάθωνα fehlen, ferner Gorg. fol. 284. 295 übergehe ich, da sie nicht im H vorhanden sind. Vergleicht man nun für die oben angegebenen Lücken H in der Bekkerschen Collation, so findet man, dass sie hier ebenfalls vorhanden sind. Es unterliegt demnach keinem Zweifel, dass H aus u abgeschrieben ist. Wie wir, so fand auch schon der Schreiber von H die später eingehefteten Blätter vor; er liess daher soviel leeren Raum als nothig schien, den Ausfall zu decken. Eine jüngere Hand füllte an einer Stelle im Parm. die Lücke auch aus. Nach dieser Erörterung ist nicht mehr befremdlich, dass wir, wie ich bereits in meinen Studien p. 86 gezeigt habe, die Correcturen von u in H finden. / Vgl. 114, 10 ων H et corr. u. 130, 1 πρέπον H et rc. u. 132, 14 αμ' om. H, delet u. 140, 2 λυπουντές H et corr. u. Crito. 165, 20 αλλους τινάς H et rc. u.

4. Ueber die beiden Laurentiani 85, 9 und 59, 1, welche aufs genauste mit einander übereinstimmen, habe ich in meinen Studien p. 66 eine Vermuthung des Herrn Professor Hiller mitgetheilt, wonach 85, 9 aus 59, 1 abgeschrieben ware. neulich wiederholt vorgenommene Untersuchung scheint diese Vermuthung zu bestätigen. Wir finden namlich öfters, dass die Abschreiber ganze Zeilen der ihnen vorliegenden Handschrift überspringen. So fehlt z. B. im Vaticanus ΔΘ Cratyl. 46, 17 Δήμητράν — 18 'Αρην. Theag. 264, 5  $\sigma \theta \alpha$  — 7 ξγωγε. 293, 12 γέγονεν — 13 δέ. Sehen wir im Clarkianus nach, aus dem  $\triangle \Theta$  abgeschrieben ist (vgl. Studien p. 51-55), so finden wir, dass die weggelassenen Worte dort je eine Zeile bilden. Die gleiche Erscheinung tritt uns bei Vergleichung der beiden Laurentiani entgegen. Mehrmals bilden nämlich Worte, welche 85, 9 ursprünglich weggelassen hatte, in 59, 1 eine Zeile. sind Phaedo 86 C die Worte όταν χαλασθή τὸ σῶμα ἀμέτρως η έπιταθη ύπὸ νόσων και άλλων κακών, την μέν ψυχήν in 85, 9 am Rande von junger Hand; in 59, 1 machen sie eine

Zeile aus. Phaedo 112 B hat 85, 9 die Worte πάντα τὰ δεύματο οτι πυθμένα οὐχ έ — in der Zeile auf Rasur, die Worte χει οὐδὲ βάσιν τὸ ύγρὸν τοῦτο αἰωρεῖται δή καὶ κυμαίνε. άνω καὶ κάτω καὶ ὁ ἀἡρ καὶ τὸ πνεῦμα am Rande. Was a 🖚 Stelle der ausradirten Buchstaben gestanden, zeigt 59, 1. bilden die Worte πάντα τὰ ξεύματα — χυμαίνει eine Zeile. Der Schreiber von 85, 9 hatte also anfangs diese Zeile übersprungen und nach είσρεῖν mit den Worten ἄνω καὶ κάτω καὶ δ ἀὴρ καὶ τὸ πνεῦμα in der Zeile fortgefahren. Um die ausgelassenen Worte wieder herzustellen, wurde  $\tilde{\alpha}\nu\omega - \pi\nu\tilde{\epsilon}\tilde{\nu}\mu\alpha$  wegradirt und  $\pi\dot{\alpha}\nu\tau\alpha$ τὰ δεύματα ὅτι πυθμένα οὐκ ἔ- auf die Rasur geschrieben. Das Gleiche ist der Fall Phaedo 100 E. Hier finden wir 85, 9 die Worte δοχεῖ χαὶ μεγέθει ἆρα τὰ με- in Rasur auf der Zeile, -γάλα μεγάλα καὶ τὰ μείζω μείζω καὶ σμικρότητι τὰ ἐλάττω ελάττω . ναί . οὐδε σὸ ἄρα am Rand. Ein Blick in 59, 1 zeigt . uns sofort, dass die Worte δοχεῖ καὶ — ἐλάττω ἐλάττω eine Zeile bilden, und dass sonach an Stelle der ausradirten Worte ursprünglich ναὶ οὐδὲ σὺ ἄρα gestanden. Nach diesen Indicien wird man die Annahme, dass 85, 9 aus 59, 1 gestossen, billigen und die Angabe des Catalogs, dass 85, 9 s. XIII, 59, 1 s. XIV angehöre, als eine unrichtige verwerfen müssen. Abgeschrieben wurde aber 85, 9, so weit ich sehe, als Ergänzungen von junger Hand in 59, 1 noch nicht vorgenommen waren; die Ergänzungen von erster Hand in 59, 1 finden sich dagegen bei 85, 9 im Texte.

5. Von den Handschriften der zweiten Classe bilden  $\Delta IX$  und Laurentianus 85, 6, von denen ich  $\Delta$  und Laur. näher untersucht und verglichen habe, eine eng verbundene Gruppe; sie lassen nämlich Cratyl. die Worte Bekk. 96, 3  $\times \varrho \alpha \tau i \lambda \epsilon - 119$ , 3  $\mu \alpha r - 9 \acute{\alpha} \nu \epsilon \iota \nu$  weg. Diese Lücke ist bekannt. Nicht bekannt ist, dass noch eine zweite Lücke  $\Delta I$  und den Laurentianus im Parmenides betroffen hat. Hier bemerkt Bekk. 68, 2  $\alpha i \tau i \nu - 78$ , 3  $\sigma \nu \mu - \beta a i \nu \epsilon \iota \nu$  om J. Ueber  $\Delta$  schweigt Bekker. Die Sache verhält sich hier so: Mit  $\alpha i \tau i \nu$  beginnen in  $\Delta$  radirte Zeilen, es sind deren 17, sie reichen bis  $\dot{\alpha} \lambda \lambda i \dot{\gamma} \lambda o \iota \varsigma$   $\dot{\delta} \nu \tau \alpha$  (Bekk. 68, 20), dann kommen drei eingelegte Blätter von einem viel weicheren Pergament. Mit den Worten Bekk. 79, 3  $\alpha i \tau i \nu \iota$   $\dot{\delta} \epsilon i$  beginnt wieder das alte Pergament. Auf der Rasur standen ursprünglich die Worte, welche auf  $\sigma \nu \mu \beta a i \nu \epsilon \iota$  folgen, nämlich  $\nu \alpha \iota - \dot{\epsilon} \nu \tau i \nu$ . Eine Berechnung ergibt auch, dass siebzehn Zeilen der Handschrift

zwanzig Zeilen bei Becker (soviel nehmen die Worte  $val - \hat{\epsilon}v \tau \tilde{\phi}$  Lier ein) entsprechen. Es war also in  $\mathcal{A}$  ursprunglich dieselbe Lücke vorhanden wie in J. Auch im Laur. fehlen die oben angeführten Worte, denn fol. 77 lautet die zweite Zeile von unten ανάγκη οὐκοῦν οὕτως αἰεὶ σκοποῦντι. ναί. τὸ δὲ μὴ ἔστιν ὅταν λέγωμεν ἆρα μὴ ἄλλότι σημαίνει. Am Rand stand etwas (wahrscheinlich λείπει πολύ), es wurde aber wegradirt.

Da von den angeführten Handschriften  $\mathcal{A}$  in gedruckten Catalogen gar nicht, von Bekker nur ganz oberflächlich und unrichtig beschrieben wurde, so erachte ich es für dienlich, über diesen Codex Venetus folgende Notizen zu geben:

Der Codex trägt in dem geschriebenen Catalog die Signatur: Class. IV (philosophi) appendix 54. membr. in fo. saec. XIII. S. Michael de Muriano Nr. 8 [welche Nr. Bekker beibehalten]. Die Handschrift war im Besitz von Francesco Barbaro, denn auf dem letzten Blatte stehen die Worte: αύτὴ (sic) ἡ βίβλος ἐστι του φραγχίσκου τοῦ βαρβάρου έχ τῶν οὖενετιῶν. Vgl. über ihn Voigt Die Wiederbelebung des classischen Alterthums Berlin 1859 Es finden sich am Rand öfters lateinische Noten, р. 209—212. nach der subscriptio zu urtheilen, sind sie ebenfalls von Francesco Barbaro geschrieben. Die Handschrift hat Scholien von erster Hand und folgende Dialoge, welche auch ein von jüngerer Hand geschriebener mivag auf der Rückseite des I. Fol. verzeichnet hat: Euthyphro. Apologia. Crito. Phaedo. Cratylus. Theaetet. Sophista. Politicus. Parmenides. Philebus. Symposion. Phaedrus. Der Phaedrus ist unvollständig. Denn die Handschrift schließt mit der Zeile έτι τὲ μᾶλλον ἀγαπῶσι κᾶν ἐκ διὸς ἀρύτωσιν ὥσπερ καὶ (Bekk. 53, 2). Es kommen dann noch zwei leere Blätter, auf dem letzten stehen die oben angeführten Worte des Francesco Barbaro.

Die Handschrift hat öfters ganze Blätterlagen eingebüst, ein Verlust, der dann durch Einlagen geheilt wurde. Es sind folgende:

- a) Eingelegt und von einer jüngeren Hand geschrieben ist ein Quaternio, der mit δ bezeichnet ist. Es folgen dann noch sieben eingelegte Blätter, welche von derselben jüngeren Hand geschrieben sind. Die Einlage beginnt mit den Worten der Apologie έγω ὑμῖν ἐρῶ κινδυνεύει γάρ μοι τὸ ξυμβεβηκὸς τοῦτο ἀγαθόν (40 B Bekk. 136, 21) und schließt mit den Worten Phaedons ἀνεγείρεσθαι ἱκανῶς σοι ἔφη ἢ οὔ. πάνυ μὲν οὖν λέγε δή (71 D Bekk. 32, 9).
  - b) Im Phaedo finden wir noch einen eingelegten Quaternio,

der mit ζ bezeichnet ist. Auf der vorausgehenden Seite sicht λείπει εν. Die Einlage beginnt mit der Zeile ζλον έχουσα προστρλο αὐτὸς (ζν corr. rc.) πρὸς τὸ σῶμα καὶ προσπερονᾶ ini (93 D Bekk. 57, 14) und schließt mit der Zeile ἀνου σῶμα ἐλθίν ἀρχὶ, τ̄ν (ζν ist aber supra versum von m. rc.) αὐτῆ ὁλέθρου ὅσπερ (95 D Bekk. 52, 4).

- c) Wir kommen zum eingelegten Quaternio 3. Auf der verausgegangenen Seite steht wieder λείπει εν. Den Anfang der Einlage bildet die Zeile λέγω τημέν οὖν κοσμία τὰ καὶ φρότιμος ψυχή επεταί τε καὶ οὐ (Phaedo. 108 A Bekk. 107, 15). Der eingelegte Quaternio endigt mit der Zeile οὖπω σοι εδοξαν εἰνὰκ καὶ μάλα ὀλίγοι. ἔδοξαν δ' οὖν εμοιγε. πῶς οὖν τοῦνο τίθεσαι, die aber mit Abkürzungen geschrieben ist. Die Worte gehören schon dem Cratylus an p. 356 C (Bekk. 8, 9). Da der Ansfall auf dem eingelegten Quaternio nicht ganz bewältigt welden konnte, mussten die Worte α̈́ρ ω˙δε οὖν (ἐστιν fehlt) nich an den oberen Rand des nachfolgenden alten Quaternio geschrieben werden.
- d) Ueber die Einlage im Parmenides haben wir oben gesprochen. Diese Einlage, die einen Verlust der Handschrift, aus der Δ geslossen, ausgleichen will, rührt von erster Hand her. Im. Sophista sinden wir nach den Worten λανθάνειν ώς δτί περ (234 B Bekk. 164, 5) leere Zeilen und dann eine leere Rückseite. Das solgende Blatt sährt aber sort mit den Worten αν βουληθή, es ist also nichts weggelassen. Am Rande steht οὐδὲν λείπει. Auch auf der leeren Seite stehen die Worte οὐδὲν ἐλλείπει.

Was nun das Verhältniss der genannten vier Handschristem zu einander anlangt, so ist nicht zweiselhalt, dass zwischen Δ und X eine nähere Verwandtschast besteht. Denn solgende Lesartem z. B. werden uns von den genannten Handschristen ganz allein dargeboten. 14, 3 τέχνην τέχνην ξχων. 18, 8 καὶ om. 45, 6 μεγίστω om. 51, 7 τῶν om. X und (von Bekker übersehen) Δ. 56, 18 τοῦ om. Die weitere Untersuchung zeigt nun, dass X aus Δ abgeschrieben ist. Wir sinden nämlich die Correcturen von Δ sehr häusig bei X im Texte, z. B. 80, 13 hat Δ ὧν (statt δ), darüber ist οὖ, in X sinden wir οὖ ὧν. 82, 5 οὖ μέντοι] οὖδέν τοι Δ, darüber von junger Hand ὅμως. In X steht ὅμως οὖδέν τοι. 43, 21 ist die gute Ueberlieserung προελ-

### MITTHEILUNGEN ÜBER PLATONISCHE HANDSCHRIFTEN

θεῖν. In ⊿ ist von erster Hand ἐξελθεῖν, darüber aber von zweiter Hand  $\xi \xi$ . Der Schreiber von X hat dies missverstanden und προεξελθεῖν geschrieben. Andere Stellen, an denen die Correctur von  $\Delta$  in X ubergegangen ist, sind folgende: 29, 17 de  $\delta \ell = 0$  ov  $\lambda$  et rc.  $\lambda$ , om. pr.  $\lambda$ . 48, 16 dévaire  $\lambda$  et rc.  $\lambda$ , δύναιτ' pr. 1. 57, 7 σελαεννοάει 1, σελαεννοάεια X et corr. Λ. 15, 9 καταγη  $\Lambda$ , κατεγη X et corr.  $\Lambda$ . 92, 14 ἐ $\tilde{\omega}$   $\Lambda$ , έωμεν X et corr. A. 8, 15 τινας ανθρώπους πονηρούς X et corr.  $\mathcal{A}$ . Einige Male sind Randbemerkungen von  $\mathcal{A}$  in X an unrichtige Stelle gekommen; so lesen wir 12, 15 in X statt τουπαν die Worte τουπαν έδει τω τουπαν. Die Lesart wird verständlich, wenn man weiss, dass ἔδει τῶ (τὸ pr. Δ) τρυπᾶν, welches zu Zeile 11 gehört, in 1 am Rande steht. 14, 18 hat X die Worte χρή έργω δ statt έργω χρήσεται δ. Δ hat έργω am Rande, χρήσεται ist aber in 1 hochst wahrscheinlich so geschrieben, dass σεται über der Zeile steht, wie dies sehr oft in dieser Handschrift geschehen ist. Abgeschrieben wurde aber, wie 8, 15 und andere Beispiele zeigen, X, als bereits die Einlage in A gemacht war.

Würzburg.

MARTIN SCHANZ.

## ARISTOTELES UND PHILOLAOS.

Schaarschmidt hat bekanatlich bei seinem Angriff auf die Aechtheit unserer Philolaos-Fragmente dem Schweigen des Aristoteles ein besonderes Gewicht beigelegt. Der Vater der Geschichte der Philosophie, sagt er, würde eine so außerordentlichs Erscheinung, wie einen ersten urkundlichen Schriftsteller der pythagoreischen Schule, nicht übersehen, sondern seine Darstellungen pythagoreischer Lehren entweder ausdrücklich auf ihn gestützt, oder wenn er dies nicht that, seine Gründe für ein so ungewöhnliches Verfahren uns angegeben haben 1). Wenn statt dessen Philolaos von Aristoteles selbst nie genannt und nur einmal von Eudemus (Eth. II 8. 1225 a 32) eine, wie es scheint mündliche, Aeußerung von ihm angeführt wird (denn der Pythagoreer dieses Namens wird ja doch wohl gemeint sein), so geht daraus, wie Schaarschmidt glaubt, augenscheinlich hervor, dass dem Stagiriten von einer philolaischen Schrift überhaupt nichts bekannt war.

Eine derartige Beweisführung hat nun freilich immer ihr missliches. Denn ihre ganze Kraft beruht auf der Richtigkeit der Voraussetzung, dass Aristoteles die philolaische Schrift nicht unerwähnt gelassen haben würde, wenn sie ihm überhaupt bekannt war. Aber was berechtigt uns zu dieser Voraussetzung? Aristoteles mag in gewissem Sinne allerdings der Vater der Geschichte der Philosophie genannt werden, zu viel Ehre geschieht ihm damit nicht. Aber er selbst hat keine Geschichte der Philosophie geschrieben; und wenn sich vielleicht auch unter seinen verlorenen Werken die eine und andere reiner historische Darstellung befand, so sind doch die uns erhaltenen ohne Ausnahme nicht erzählende,

<sup>1)</sup> Die angebliche Schriftstellerei d. Philol. 14.

rn Lehrschriften, in denen die Ansichten gleichzeitiger und er Philosophen nur gelegentlich erwähnt werden, um seine in durch ihre Berichtigung und Widerlegung zu bewähren, mit ihrer Zustimmung zu stützen. Selbst da, wo man am n eine historische Abzweckung vermuthen könnte, im ersten der Metaphysik, soll die Uebersicht über die Principien der ren doch nur dazu dienen, sie alle auf die vier aristotelischen nen als ihre höhere Wahrheit zurückzuführen. Das Historische Aristoteles, oder wenigstens für die uns erhaltenen aristoien Darstellungen, nicht Selbstzweck, sondern nur ein Hülfsder dogmatischen Untersuchung. Eben deshalb lässt aber Behandlung vieles vermissen, was wir von einer genauen erschöpfenden Geschichtschreibung erwarten müssten; und gehört namentlich auch die Angabe der Quellen, denen teles seine Kenntniss der alteren Lehren zu verdanken hat. nnt wohl in der Regel die Philosophen, deren Ansichten er tsichtigt; aber selbst dies unterlässt er öfter, als uns lieb r führt z. B. aus der platonischen Schule eine Reihe abender Annahmen über die Zahlen, die Ideen u. s. f. an, sagt ber nicht, wem sie angehören; er kommt in der Metaphysik a anderen Schriften ziemlich häufig auf Lehrbestimmungen rechen, die Xenokrates aufgestellt hatte, ohne doch diesen ophen außer an drei Stellen der Topik (II 6 112a 37. VI 3. 6. VII 1. 152 a 7. 27) jemals zu nennen; er berührt wiet (De coelo III 5. 303 b 10. Phys. III 4. 203 a 16. c. 5. Ebd. I 4. 187 a 12. Gen. et corr. II 1. 328 b 35. c. 2 a 20. Metaph. I 7. 988 a 30. I 8. 989 a 14) Bestimmungen ner Philosophen über den Urstoff, deren Urheber schon griechischen Auslegern unbekannt waren; er bezieht sich asichten "einiger Pythagoreer", deren Namen er uns nicht ilt (Metaph. I 5. 986 a 22. De an. I 2. 404 a 17. De sensu 5a 16), er nennt überhaupt, so oft und so eingehend er poreische Lehren bespricht, von den Mannern dieser Schule rchytas (Metaph. VIII 2. 1043 a 21. Polit. VIII 6. 1340 b 26. IH 11. 1412 a 12 vgl. Probl. XVI 9. 915 a 29), Eurytes h. XIV 5. 1092 b 19) und den sonst ganz unbekannten (Phys. IV 13. 222 b 18), nebst dem ebenso unbekannten s (Phys. IV 9. 216 b 26), falls dieser ein Pythagoreer war; alle aber nur beiläufig mit Aeufserungen von geringer Erheblichkeit. Noch viel weniger macht er es sich zur Pflicht, unz die Quellen zu bezeichnen, aus denen er seine Mittheilungen über die Lehren seiner Vorgänger geschöpst hat. Ein Theil der platonischen Gespräche wird von ihm allerdings namentlich angeführt; aber für wichtige Theile des platonischen Systems werden dieselben so wenig, wie die mündlichen Vorträge, an die sich Aristoteles zunächst hielt, als Quelle genannt¹). Sokratischer Lehren geschieht öfters Erwähnung; aber wir erfahren nichts von den Schriften, aus denen der Philosoph sich über sie unterrichtet hat: wenn wir auf ihn allein angewiesen wären, wüssten wir weder von Platos Protagoras noch von Xenophon und seinen sokratischen Denkwürdigkeiten. Von Antisthenes und Aristippus werden einige Sätze berührt: dass Aristoteles Schriften dieser Männer vorlagen, kann man aus der Art, wie dies geschieht, nicht abnehmen. Die Namen des Physikers Archelaos, der Sokratiker Euklides, Phaedon, Aeschines suchen wir bei ihm vergeblich. Aber wird man daraus schließen wollen, dass er nichts von ihnen gewusst, keine Schriften von ihnen gekannt hat? Kann man das gleiche von Xenophon annehmen oder deshalb, weil Xenokrates nur in der Topik genannt wird, die Stellen der übrigen Schriften, welche ihm gelten, auf andere, uns unbekannte Philosophen beziehen? Der Schluss aus dem Stillschweigen auf das Nichtkennen ware in allen diesen Fällen, wie der Augenschein zeigt, mehr als bedenklich.

Nicht anders verhalt es sich auch in dem vorliegenden Falle Aristoteles hat das philolaische Buch allerdings nicht als Quelle für seine Darstellung der pythagoreischen Lehren genannt. Aber wie ich schon anderswo bemerkt habe: er nennt die Quellen dieser Darstellung überhaupt nicht; und er muss doch welche gehabt haben, und sie können auch nicht blos auf mündliche Ueberlieferungen beschränkt gewesen sein, da seine Angaben hiefür viel zu tief ins Einzelne eingehen. Er kennt nicht blos die allgemeinen Grundzüge der pythagoreischen Zahlendehre, sondern er weiß auch in welcher Weise diese Lehre auf das Körperliche angewandt wird (Metaph. XIII 8. 1083 b 17), auf welche Zahlen die Linie (Metaph VII 11. 1036 b 12), die Seele, der Geist, die Gerechtigkieit, die Ehe, der καιρός, die δόξα, die ἀνικία, die κρίσις, die μίξης (ebend. I 5. 985 b 29. c. 8. 990 a 20. XIII 4. 1078 b 21), der

<sup>1)</sup> M. s. bierüber meine Philosophie d. Gr. II a 396 ff. 407 f. 3. Auft.

Mensch, das Pferd (ebend. XIV 5. 1092 b 10) zurückgeführt wurde. Er hat neben der allgemeinen Lehre der Schule von den Gegensätzen in der Welt bei einem Theil der Pythagoreer 1) die Tafel der zehn Gegensätze gefunden (Metaph. I 5. 986 a 22). Er berichtet (De coelo II 13. 293 a 20. b 4. b 19. ebend. II 2. 285 Metaph. I 5. 986 a 8 ff. und in den Notizen aus dem IIv-Jayopixòc bei Simpl. De coelo, Schol. in Ar. 505 a 23. 492 b 39) eingehend über die pythagoreischen Lehren von dem Centralfeuer und dem Weltgebäude, und über die eigenthümliche Vorstellung von dem Unbegrenzten, aus welchem die Welt das Leere und die Zeit einathme (Phys. IV 6. 213 b 22. III 4. 203 a 6 und bei Stob. Ekl. I 380). Er berührt Einzelheiten, wie die Definition der Zeit (Phys, IV 10, 218 a 33 f.), die Annahmen einiger Pythagoreer über die Kometen (Meteorol. I 6. 342 b 29 ff.), die Bezeichnung des Centralfeuers als Wache des Zeus (De coelo II 13. 293 b 3), der Oberstäche als χροιά (De sensu 439 a 30), die Differenz, dass die einen die Sonnenstäubchen, die andern das, was sie bewege, für Seelen hielten (De an. I 2. 404 a 16). geht in die Grunde, welche für die eine und andere Annahme geltend gemacht wurden, auch wenn er sie nur andeutet, doch immerhin so speciell ein, wie dies ein solcher, der keinen Pythagoreer zum Lehrer gehabt hatte, nicht wohl thun konnte, wenn ihm nicht Lehrschriften dieser Schule vorlagen. So Phys. III 4. 203 a 10 (Gleichstellung des ἄπειρον mit dem ἄρτιον); De coelo II 9 (die Sphärenharmonie, die Grunde, mit denen sie bewiesen und gegen Einwürfe vertheidigt wurde); Metaph. I 8. 990 a 18 (eine sehr künstliche Beweisführung für die Annahme, dass die  $\delta \delta \xi \alpha$ , der xaloòs, die àvixía u. s. f. in gewissen Theilen der Welt ihren Er beruft sich nicht allein auf die Sätze, sondern Sitz haben). auch auf die Ausdrücke und die eigenen Aussagen der Pythagoreer. Dies geschieht z. B. Metaph. I 6. 987 b 11: οἱ μὲν γὰς Πυθαγόρειοι μιμήσει τὰ ὄντα φασίν εἶναι τῶν ἀριθμῷν, Πλάτων δε μεθέξει, τοὔνομα μεταβαλών. Ebend. XIV 3. 1091 a 15: φανερώς γάρ λέγουσιν ώς του ένὸς συσταθέντος, εἴτ' έξ ἐπιπέδων είτ' έκ χροιάς είτ' έκ σπέρματος είτ' έξ ών απορούσιν είπειν, εύθυς τὸ Εγγιστα τοῦ ἀπείρου ὅτι είλκετο καὶ ἐπε-

<sup>1)</sup> Oder auch nur bei Einem, denn der Plural ἔτεροι kann so gut, wie das τινές oder ἔνιοι, über das meine Phil. d. Gr. II a 396, 2 3. Aufl. zu versleichen ist, einen Einzelnen bezeichnen.

ραίνετο ὑπὸ τοῦ πέρατος. Die letztere Stelle lässt sich nicht wohl anders als von einer bestimmten Erklärung in einer pythagoreischen Schrift verstehen, denn es handelt sich eben um einen Beleg für die den Pythagoreern von Aristoteles zugeschriebene Annahme einer Entstehung der Zahlen. Das gleiche gilt von der sogleich näher zu besprechenden Stelle Metaph. I 5. 986 b 2 ff. und von Metaph. XIII 6. 1080 b 20: die Pythagoreer construiren die ganze Welt aus Zahlen; ὅπως δὲ τὸ πρῶτον εν συνέστη : έχον μέγεθος, απορείν έοίχασιν. Dieses απορείν έοίχασιν, dem απορούσιν Metaph. XIV 3 entsprechend, weist darauf hin, dass Aristoteles in den ihm vorliegenden Darstellungen auf diese Frage keine Antwort gefunden hatte. Eher kann man De coelo I 1. 268 a 10 (καθάπερ γάρ φασι καὶ οἱ Πυθαγόρειοι, τὸ πᾶν καὶ τὰ πάντα τοῖς τρισὶν ὥρισται) an einen mündlich umlausenden Spruch denken, so wenig man auch dazu genöthigt ist. Allein mag auch das eine und andere, was Aristoteles über die pythagoreische Lehre mittheilt, aus mündlicher Ueberlieferung stammen: das Ganze seiner Darstellung derselben lässt sich ohne die Benutzung schriftlicher Quellen nicht erklären. Hat er aber überhaupt solche Quellen vor sich gehabt, ohne sie zu nennen, so kann man nicht mehr sagen, wenn er die philolaische Schrift gekannt hätte, würde er sie genannt haben.

Es liegt vielmehr am Tage, dass ihm die Nachweisung der Quellen, auf die seine Darstellung sich gründet, gar nicht nöthig zu sein schien; möglicherweise weil er sie in seiner Schrift über die Pythagoreer gegeben hatte, auf die er selbst vielleicht Metaph I 5. 986 a 12 verweist; wahrscheinlicher jedoch, weil er das Bedürfniss einer solchen Nachweisung gar nicht empfand. Die pythagoreische Schule erscheint bei ihm als ein so einheitliches Ganzes, dass die Bedeutung der einzelnen Persönlichkeiten innerhalb der selben ganz zurücktritt; er redet sehr oft von der Lehre der Pythagoreer, aber er nennt nur sehr selten und nur bei untergeordneten Punkten einen Einzelnen als ihren Vertreter; wie er ja auch keine einzige Lehrbestimmung auf den Stifter der Schuk zurückführt. So kann er auch Philolaos und sein Werk recht wohl gekannt haben, ohne dass er sich veranlasst sah, seiner audrücklich zu erwähnen.

Es fehlt aber auch nicht ganz an Spuren davon, dass Aristoteles die Schrift des Philolaos wirklich gekannt hat. So gering auch nach Abzug einiger unächten Stücke die Zahl der Fragmente ist, die uns von ihr erhalten sind, so berühren sich doch einige von ihnen mit aristotelischen Stellen so entschieden, dass wir allen Grund zu der Annahme haben, sie seien in den letztern wirklich berücksichtigt.

Metaph. I 5. 986 b 2 ff. bemerkt Aristoteles, nachdem er die Annahmen der Pythagoreer und des Alkmaeon über die ursprünglichen Gegensätze besprochen hat: beide stimmen darin überein, őτι τάναντία άρχαι των όντων. Wie sich diese άρχαι zu den aristotelischen vier Ursachen verhalten, σαφώς μέν οὐ διήρθωται παρ' έχείνων, έσίχασι δ' ώς έν ύλης είδει τα στοιχεία τάττειν εκ τούτων γάρ ώς ένυπαρχόντων συνεστάναι καί πεπλάσθαι φασί την οὐσίαν. Hier lauten nun die Worte: ἐκ τούτων — οὐσίαν ganz so, als solle damit auf eine bestimmte Aeußerung Rücksicht genommen werden, aus der hervorgehe, dass die ovolgela bei den Pythagoreern die Bedeutung materieller Ursichen (im aristotelischen Sinn dieser Bezeichnung) haben; wobei wir ein wörtliches Citat freilich schon wegen des sichtbar aristotelischen Zusatzes: ώς ἐνυπαρχόντων nicht erwarten werden. Vergleichen wir nun hiemit das philolaische Bruchstück bei Stob. Ekl. I 454 f., so handelt es sich in diesem fürs erste um die gleichen Elemente der Dinge, wie in der Stelle der Metaphysik: die exocusta, von denen Aristoteles hier spricht, sind die früher (986 a 17 ff.) genannten στοιχεῖα τοῦ ἀριθμοῦ, das ἄρτιον und περεσσόν, von denen das letztere πεπερασμένον, das erstere απειρον ist und aus denen beiden das Eins, als das άρτιον καί nepertor bestehen soll; gerade davon redet aber Philolaos, wenn er a. a. O. ausführt: alle Dinge seien η περαίνοντα η άπειρα η περαίνοντά τε και άπειρα, alles Erkennbare habe die Zahl in sich, und diese habe zwei Arten: περισσόν καὶ ἄρτιον, τρίτον δὲ ἀπ' ἀμφοτέρων μιχθέντων ἀρτιοπέρισσον. Zweitens aber wird von diesen Elementen auch genau das ausgesagt, was Aristoteles als pythagoreische Aussage anführt, wenn es heifst: nichts könnte von uns erkannt werden, μη ύπαρχούσας τᾶς ἐστοῦς των πραγμάτων έξ ων συνέστα δ κόσμος, καὶ (sowohl) των περαινόντων καὶ τῶν ἀπείρων. Aus dieser Stelle liess sich unzweifelhaft der Satz ableiten, dass die Pythagoreer ἐπ τούτων (den obengenannten στοιχεία) συνεστάναι φασὶ τὴν οὐσίαν. Auch das evola (hier im unbestimmteren Sinn = rà bura),

ραίνετο ὑπὸ τοῦ πέρατος. Die letztere Stelle lässt sich nicht wohl anders als von einer bestimmten Erklärung in einer pythagoreischen Schrift verstehen, denn es handelt sich eben um einen Beleg für die den Pythagoreern von Aristoteles zugeschriebene Annahme einer Entstehung der Zahlen. Das gleiche gilt von der sogleich näher zu besprechenden Stelle Metaph. I 5. 986 b 2 ff. und von Metaph. XIII 6. 1080 b 20: die Pythagoreer construiren die ganze Welt aus Zahlen; ὅπως δὲ τὸ πρῶτον ἕν συνέστη έχον μέγεθος, απορείν δοίκασιν. Dieses απορείν δοίκασιν, dem αποροῦσιν Metaph. XIV 3 entsprechend, weist darauf hin, dass Aristoteles in den ihm vorliegenden Darstellungen auf diese Frage keine Antwort gefunden hatte. Eher kann man De coelo I 1. 268 a 10 (καθάπερ γάρ φασι καὶ οί Πυθαγόρειοι, τὸ πᾶν καὶ τὰ πάντα τοῖς τρισὶν ὥρισται) an einen mündlich umlausenden Spruch denken, so wenig man auch dazu genöthigt ist. Allein mag auch das eine und andere, was Aristoteles über die pythagoreische Lehre mittheilt, aus mundlicher Ueberlieferung stammen: das Ganze seiner Darstellung derselben lässt sich ohne die Benutzung schriftlicher Quellen nicht erklären. Hat er aber überhaupt solche Quellen vor sich gehabt, ohne sie zu nennen, so kann man nicht mehr sagen, wenn er die philolaische Schrift gekannt hätte, würde er sie genannt haben.

Es liegt vielmehr am Tage, dass ihm die Nachweisung der Quellen, auf die seine Darstellung sich gründet, gar nicht nöthig zu sein schien; möglicherweise weil er sie in seiner Schrift über die Pythagoreer gegeben hatte, auf die er selbst vielleicht Metaph. I 5. 986 a 12 verweist; wahrscheinlicher jedoch, weil er das Bedürfniss einer solchen Nachweisung gar nicht empfand. Die pythagoreische Schule erscheint bei ihm als ein so einheitliches Ganzes, dass die Bedeutung der einzelnen Persönlichkeiten innerhalb derselben ganz zurücktritt; er redet sehr oft von der Lehre der Pythagoreer, aber er nennt nur sehr selten und nur bei untergeordneten Punkten einen Einzelnen als ihren Vertreter; wie er ja auch keine einzige Lehrbestimmung auf den Stifter der Schule zurückführt. So kann er auch Philolaos und sein Werk recht wohl gekannt haben, ohne dass er sich veranlasst sah, seiner ausdrücklich zu erwähnen.

Es fehlt aber auch nicht ganz an Spuren davon, dass Aristoteles die Schrift des Philolaos wirklich gekannt hat. So gering auch

Mensch, das Pferd (ebend. XIV 5. 1092 b 10) zurückgeführt wurde. Er hat neben der allgemeinen Lehre der Schule von den Gegensätzen in der Welt bei einem Theil der Pythagoreer 1) die Tafel der zehn Gegensätze gefunden (Metaph. I 5. 986 a 22). Er berichtet (De coelo II 13. 293 a 20. b 4. b 19. ebend. II 2. 285 b 25. Metaph. I 5. 986 a 8 ff. und in den Notizen aus dem IIv-Jayogenòg bei Simpl. De coelo, Schol. in Ar. 505 a 23. 492 b 39) eingehend über die pythagoreischen Lehren von dem Centralfeuer und dem Weltgebäude, und über die eigenthümliche Vorstellung von dem Unbegrenzten, aus welchem die Welt das Leere und die Zeit einathme (Phys. IV 6. 213 b 22. III 4. 203 a 6 und bei Stob. Ekl. I 380). Er berührt Einzelheiten, wie die Definition der Zeit (Phys, IV 10, 218 a 33 f.), die Annahmen einiger Pythagoreer über die Kometen (Meteorol. I 6. 342 b 29 ff.), die Bezeichnung des Centralfeuers als Wache des Zeus (De coelo II 13. 293 b 3), der Obersläche als χροιά (De sensu 439 a 30), die Differenz, dass die einen die Sonnenstäubchen, die andern das, was sie bewege, für Seelen hielten (De an. I 2. 404 a 16). geht in die Grunde, welche für die eine und andere Annahme geltend gemacht wurden, auch wenn er sie nur andeutet, doch immerhin so speciell ein, wie dies ein solcher, der keinen Pythagoreer zum Lehrer gehabt hatte, nicht wohl thun konnte, wenn ihm nicht Lehrschriften dieser Schule vorlagen. So Phys. III 4. 203 a 10 (Gleichstellung des ἄπειφον mit dem ἄφτιον); De coelo II 9 (die Sphärenharmonie, die Gründe, mit denen sie bewiesen und gegen Einwürfe vertheidigt wurde); Metaph. I 8. 990 a 18 (eine sehr künstliche Beweisführung für die Annahme, dass die  $\delta \delta \xi \alpha$ , der xaiçòs, die àvixía u. s. f. in gewissen Theilen der Welt ihren Sitz haben). Er beruft sich nicht allein auf die Sätze, sondern auch auf die Ausdrücke und die eigenen Aussagen der Pythagoreer. Dies geschieht z. B. Metaph. I 6. 987 b 11: οἱ μὲν γὰο Πυθαγόρειοι μιμήσει τὰ όντα φασίν εἶναι τῶν ἀριθμῶν, Πλάτων δε μεθέξει, τοὔνομα μεταβαλών. Ebend. XIV 3. 1091 a 15: φανερώς γαρ λέγουσιν ώς του ένος συσταθέντος, είτ' έξ έπιπέδων είτ' έκ χροιας είτ' έκ σπέρματος είτ' έξ ων απορούσιν είπειν, εύθυς το έγγιστα του άπείρου ότι είλκετο καί έπε-

<sup>1)</sup> Oder auch nur bei Einem, denn der Plural ετεροι kann so gut, wie das τινές oder ενιοι, über das meine Phil. d. Gr. II a 396, 2 3. Aufl. zu vergleichen ist, einen Einzelnen bezeichnen.

ραίνετο ὑπὸ τοῦ πέρατος. Die letztere Stelle lässt sich nicht wohl anders als von einer bestimmten Erklärung in einer pythagoreischen Schrift verstehen, denn es handelt sich eben um einen Beleg für die den Pythagoreern von Aristoteles zugeschriebene Annahme einer Entstehung der Zahlen. Das gleiche gilt von der sogleich näher zu besprechenden Stelle Metaph. I 5. 986 b 2 ff. und von Metaph. XIII 6. 1080 b 20: die Pythagoreer construiren die ganze Welt aus Zahlen; ὅπως δὲ τὸ πρῶτον ἕν συγέστη έχον μέγεθος, αποφείν ἐοίχασιν. Dieses αποφείν ἐοίχασιν, dem απορούσιν Metaph. XIV 3 entsprechend, weist darauf hin, dass Aristoteles in den ihm vorliegenden Darstellungen auf diese Frage keine Antwort gefunden hatte. Eher kann man De coelo I 1. 268 a 10 (καθάπες γάς φασι καὶ οἱ Πυθαγόςειοι, τὸ πᾶν καὶ τὰ πάντα τοῖς τρισίν ὥρισται) an einen mündlich umlausenden Spruch denken, so wenig man auch dazu genöthigt ist. Allein mag auch das eine und andere, was Aristoteles über die pythagoreische Lehre mittheilt, aus mundlicher Ueberlieferung stammen: das Ganze seiner Darstellung derselben lässt sich ohne die Benutzung schriftlicher Quellen nicht erklären. Hat er aber überhaupt solche Quellen vor sich gehabt, ohne sie zu nennen, so kann man nicht mehr sagen, wenn er die philolaische Schrift gekannt hätte, würde er sie genannt haben.

Es liegt vielmehr am Tage, dass ihm die Nachweisung der Quellen, auf die seine Darstellung sich gründet, gar nicht nöthig zu sein schien; möglicherweise weil er sie in seiner Schrift über die Pythagoreer gegeben hatte, auf die er selbst vielleicht Metaph. I 5. 986 a 12 verweist; wahrscheinlicher jedoch, weil er das Bedürfniss einer solchen Nachweisung gar nicht empfand. Die pythagoreische Schule erscheint bei ihm als ein so einheitliches Ganzes, dass die Bedeutung der einzelnen Persönlichkeiten innerhalb derselben ganz zurücktritt; er redet sehr oft von der Lehre der Pythagoreer, aber er nennt nur sehr selten und nur bei untergeordneten Punkten einen Einzelnen als ihren Vertreter; wie er ja auch keine einzige Lehrbestimmung auf den Stifter der Schule zurückführt. So kann er auch Philolaos und sein Werk recht wohl gekannt haben, ohne dass er sich veranlasst sah, seiner ausdrücklich zu erwähnen.

Es fehlt aber auch nicht ganz an Spuren davon, dass Aristoteles die Schrift des Philolaos wirklich gekannt hat. So gering auch nach Absug einiger unschten Stücke die Zahl der Fragmente ist, die uns von ihr erhalten sind, so berühren sich doch einige von ihnen mit aristotelischen Stellen so entschieden, dass wir allen Grund zu der Annahme haben, sie seien in den letztern wirklich berücksichtigt.

Metaph. I 5. 986 b 2 ff. bemerkt Aristoteles, nachdem er die Annahmen der Pythagoreer und des Alkmaeon über die ursprünglichen Gegensätze besprochen hat: beide stimmen darin überein, ότε τάναντία άρχαι των όντων. Wie sich diese άρχαι zu den aristotelischen vier Ursachen verhalten, σαφώς μέν οὐ διήρθοωται παρ' έχείνων, εοίχασι δ' ώς έν ύλης είδει τα στοιχεία τάττειν εκ τούτων γαρ ώς ενυπαρχόντων συνεστάναι καί πεπλάσθαι φασὶ τὴν οὐσίαν. Hier lauten nun die Worte: ἐκ τούτων — οὐσίαν ganz so, als solle damit auf eine bestimmte Aeußerung Rücksicht genommen werden, aus der hervorgehe, dass die ovolgela bei den Pythagoreern die Bedeutung materieller Ursachen (im aristotelischen Sinn dieser Bezeichnung) haben; wobei wir ein wörtliches Citat freilich schon wegen des sichtbar aristotelischen Zusatzes: ώς ἐνυπαρχόντων nicht erwarten werden. Vergleichen wir nun hiemit das philolaische Bruchstück bei Stob. Ekl. I 454 f., so handelt es sich in diesem fürs erste um die gleichen Elemente der Dinge, wie in der Stelle der Metaphysik: die exocusta, von denen Aristoteles hier spricht, sind die früher (986 a 17 ff.) genannten στοιχεία τοῦ ἀριθμοῦ, das ἄρτιον und περισσόν, von denen das letztere πεπερασμένον, das erstere äπειρον ist und aus denen beiden das Eins, als das ἄρτιον καὶ mapurov bestehen soll; gerade davon redet aber Philolaos, wenn er a. a. O. ausführt: alle Dinge seien η περαίνοντα η άπειρα η περαίνοντά τε καὶ ἄπειρα, alles Erkennbare habe die Zahl in sich, und diese habe zwei Arten: περισσόν καὶ ἄρτιον, τρίτον δε απ' αμφοτέρων μιχθέντων άρτιοπέρισσον. Zweitens aber wird von diesen Elementen auch genau das ausgesagt, was Aristoteles als pythagoreische Aussage anführt, wenn es heißt: nichts konnte von uns erkannt werden, μη ύπαρχούσας τας έστοῦς των πραγμάτων εξ ων συνέστα δ κόσμος, καὶ (sowohl) των περαινόντων καὶ τῶν ἀπείρων. Aus dieser Stelle liess sich unzweifelhaft der Satz ableiten, dass die Pythagoreer ἐπ τούτων (den obengenannten στοιχεία) συνεστάναι φασί την οὐσίαν. Auch das evela (hier im unbestimmteren Sinn = rà ovea),

184 ZELLER

welches bei Aristoteles statt des philolaischen κόσμος steht, erklärt sich aus einer Erinnerung an die in dem Fragment kurz nach einander zweimal wiederholte ἐστὼ τῶν πραγμάτων. Wenn endlich Aristoteles dem συνεστάναι ein πεπλάσθαι beiſugt, so findet sich dieser Ausdruck selbst zwar nicht in dem Bruchstück, wohl aber, gleich in den ersten Zeilen desselben, der gleichbedeutende: ὅτι ἐκ περαινόντων τε καὶ ἀπείρων ὅ τε κόσμος καὶ τὰ ἐν αὐτῷ συνηρμόχθη. Was mithin Aristoteles als pythagoreischen Satz mittheilt, das findet in der Stelle des Philolaus seine vollständige Erklärung, während die umgekehrte Annahme, dass die letztere aus der aristotelischen Darstellung geflossen sei, sich schwer würde durchführen lassen: die Wahrscheinlichkeit spricht entschieden für die Vermuthung, Aristoteles beziehe sich a. a. O. auf die Schrift des Philolaos.

Auf das kleine Bruchstück, welches bei Stobäos (I 468) zunächst folgt, und auf die Erörterung, der es entnommen ist, scheint Aristoteles Metaph. XIII 6. 1080 b 20 und XIV 3. 1091 a 13 f. hin-In der ersten von diesen Stellen sagt er: die Pythagoreer legen den Einheiten Ausdehnung bei; onwe de to nowτον εν συνέστη έχον μέγεθος, αποφείν ἐοίκασιν. In der zweiten (schon S. 181 angeführten): ob die Pythagoreer die Zahlen entstehen lassen oder nicht, könne nicht gefragt werden; marenws γαρ λέγουσιν ώς τοῦ ένὸς συσταθέντος, εἴτ' έξ ἐπιπέδων ... εἴτ' ἐξ ὧν ἀποροῦσιν εἰπεῖν, εὐθὺς τὸ ἔγγιστα τοῦ ἀπείρου οτι είλκετο u. s. w. Bei dem ersten Eins, das als ein ausgedehntes gebildet wurde, nach dessen Bildung die ihm zunächstliegenden Theile des Unbegrenzten von ihm angezogen wurden, können wir nur an einen in der Mitte der Welt liegenden Körper denken, von welchem die Weltbildung ausging. In der Mitte der Welt lag aber das Centralfeuer. Auf dieses müssen sich demnach die aristotelischen Stellen beziehen; und da nun die zweite derselben, wie schon oben gezeigt wurde, allem Anschein nach mit den Worten: φανερώς γάρ λέγουσιν auf eine bestimmte Darstellung aus der pythagoreischen Schule hindeutet, der sie ihre Angabe entnommen hat, so setzen dieselben eine Schrift voraus. in welcher das Centralfeuer als das πρῶτον εν bezeichnet, seine eigene Entstehung zwar nicht näher erklärt, aber die von ihm ausgehende Weltbildung beschrieben war. Eben dieses scheint nun in der Stelle des philolaischen Buches geschehen zu sein, aus der uns Stobaos a. a. O. die Worte aufbewahrt hat: τὸ πρᾶτον άρμοσθὲν [άρμοχθ.] τὸ εν εν τῷ μέσφ τᾶς σφαίρας Εστία καλεῖται, denn Εστία nannte (nach Stob. I 488) Philolaos das Centralfeuer, und von ihm sagte er, es sei von Natur das erste, es sei (Stob. I 452) wie der Kiel der Welt, bei der Bildung derselben zuerst gelegt worden, mit dem Mittelpunkt habe die Weltbildung begonnen (Stob. I 360: ὁ κόσμος εἶς ἐστιν. ἤρξατο δὲ γίνεσθαι ἄχρι [ἀπὸ] τοῦ μέσου). Wir haben ja aber auch die Bezeichnung des εν als des πρῶτον in den aristotelischen Stellen; und wenn statt άρμοχθὲν, συσταθὲν steht, ist doch sachlich zwischen beiden kein Unterschied. Man wird daher die aristotelischen Stellen mit überwiegender Wahrscheinlichkeit auf den bezeichneten Abschaitt des philolaischen Werkes beziehen dürfen.

Noch eine dritte philolaische Stelle scheint Metaph. I 5. 985 b 29 f. berücksichtigt zu sein. Nach Jambl. Theol. Arithm. 56 hatte Philolaos gesagt: ποιότητα καὶ χρῶσιν ἐπιδειξαμένης της φύσεως έν πεντάδι, ψύχωσιν δε εν εξάδι, νοῦν δε καὶ ύγείαν καὶ τὸ ὑπ' αὐτοῦ λεγόμενον φῶς ἐν ἑβδομάδι, . . . ἔρωτα καὶ φιλίαν καὶ μῆτιν καὶ ἐπίνοιαν ἐν ὀγδοάδι συμβῆναι τοῖς ovoir. Er hatte also die  $\psi v \chi \dot{\eta}$  und den  $v o \tilde{v} \varsigma$  unterschieden, und jener die Sechs-, diesem die Siebenzahl zugewiesen. Nun sagt Arist. a. a. O., die Pythagoreer hatten behauptet, ὅτι το μέν τοιονόλ των άριθμων πάθος δικαιοσύνη, τὸ δὲ τοιονόλ ψυχή zai vove. Er fand also bei ihnen die Zusammenstellung, ebendamit aber auch die Unterscheidung, von  $\psi \nu \chi \dot{\eta}$  und  $\nu o \tilde{\nu} \varsigma$ , welche beide ihrem Wesen nach durch gewisse Zahlen oder Zahlenverhältnisse bezeichnet wurden. Es ist nicht unwahrscheinlich, dass er dies bei Philolaos gefunden hat; heweisen lässt es sich allerdings nicht. Alexander z. d. St. glaubt,  $vo\tilde{v}_{\mathcal{G}}$  und  $\psi v\chi\dot{\eta}$  stehen hier gleichbedeutend und die Zahl des vovg sei die Eins; diese Annahme scheint aber auf keiner altpythagoreischen Ueberlieferung, sondern auf einer späteren Ausdeutung nach platonischem Muster (bei Arist. De an. I 2. 404 b 21) zu beruhen.

Wenn man erwägt, wie wenig uns einerseits von Philolaos erhalten ist, und wie wenig andererseits Aristoteles die Quellen, denen er seine Angaben über die Lehre seiner Vorgänger entnommen hat, genauer zu bezeichnen gewohnt ist, so wird man nicht erwarten, dass wir für seine Bekanntschaft mit der philolaischen Schrift zahlreichere Belege beibringen können. So viel

wird aber doch aus der vorstehenden Erörterung hervorgehen, dass wir nicht allein kein Recht haben, diese Bekanntschaft zu läugnen, sondern dass auch erhebliche Wahrscheinlichkeitsgründe für sie sprechen. War aber jene Schrift Aristoteles bekannt, so wird sie nicht blos eine Quelle, sondern sogar eine Hauptquelle für seine Darstellung des Pythagoreismus gewesen sein, und manches, was er über ihn mittheilt, mag er ihr entnommen haben. Was dies war, lässt sich freilich nicht mehr näher nachweisen.

Dagegen lässt sich schon aus den aristotelischen Angaben die Unächtheit eines Bruchstücks darthun, dessen Rechtfertigung auch seinem neusten Vertheidiger¹), wie mir scheint, wenig geglückt ist, der Stelle aus Philolaos ἐν τῷ περὶ ψυχής bei Stob. Ekl. Ich habe schon in meiner "Philosophie d. Gr." I 317. 352 f. 359, 1 (3. Aufl.) auf die Gründe hingewiesen, welche der Aechtheit dieses Stückes im Wege stehen; hier habe ich unter denselben nur diejenigen zu berühren, welche aristotelischen Aussagen entnommen sind; und diese beziehen sich auf zwei Punkte: auf das, was unser Fragment über die Ewigkeit, und auf das, was es über die Beseeltheit der Welt sagt. Ihm zufolge ist die Welt nicht blos unvergänglich, sondern auch unentstanden (ἦν ὅδε ὁ χόσμος ἐξ αἰῶνος καὶ ἐς αἰῶνα διαμένει); und dass sie dies ist, wird mit derselben Erwägung begründet, auf die sich Aristoteles Phys. VIII 1 stützt, um die Anfangs- und Endlosigkeit der Bewegung zu beweisen, dass nämlich die Bewegung ebenso ewig sein mitse, als das Bewegende und das Bewegte: ἐπεὶ δέ γα, heist es, καὶ τὸ κινέον ἐξ αἰῶνος ἐς αἰῶνα περιπολεί, τὸ δε χινεόμενον ώς το χινέον άγει ούτω διατίθεται, ανάγχα το μέν ἀεικίνατον τὸ δὲ ἀειπαθές εἶμεν. Nun erklärt aber Aristoteles De coelo I 10. 279 b 12 aufs bestimmteste, alle seine Vorganger halten die Welt für geworden (γενόμενον μέν οὖν ἄπαντες εἶναί φασιν scil. τὸν οὐρανὸν u. s. w.), nur dass die einen sie nach ihrer Entstehung ewig dauern, andere sie wieder untergehen, eine dritte Ansicht sie abwechselud entstehen und vergehen lasse. Mit dieser Angahe stimmt auch alles überein, was uns aus anderen Quellen bekannt ist. Wir kennen keinen einzigen Philosophen vor Aristoteles, von dem sich nachweisen oder auch nur wahrscheinlich machen ließe, dass er die Anfangslosigkeit der Welt

<sup>1)</sup> Alb. Rohr De Philolai Pythagorel Fragmento περὶ ψυχῆς. Lips. 1874.

gelehrt hat. Heraklit sagt wohl in einem bekannten Fragment: **πόσμον τόνδε τὸν αὐτὸν ἁπάντων οὕτε τις θεῶν οὕτε ἀνθρώ**πων ἐποίησεν : άλλ' ἦν ἀεὶ καὶ ἔσται, πῦρ ἀείζωον, ἁπτόμενον μέτρα καὶ ἀποσβεννύμενον μέτρα. Aber damit ist nicht. die Ewigkeit dessen, was Aristoteles den ούρανὸς oder den κόσμος nennt, d. h. die Ewigkeit dieses unseres Weltgebäudes ausgesprochen, sondern nur die des Urfeuers, welches sich periodisch bald in eine Welt umwandelt, bald diese in sich zurücknimmt; sofern es sich um die Ewigkeit der Welt in dem Sinn handelt, in welchem Aristoteles die Frage nach derselben gestellt und bejaht hat, ist der letztere vollkommen in seinem Recht, wenn er Heraklit zu denen rechnet, welche sie durch die Annahme eines Wechsels von Weltentstehung und Weltuntergang verneinten. Wenn ferner verschiedene Ansichten darüber möglich sind, ob für Plato die im Timaus von ihm behauptete Weltentstehung eine streng dogmatische Bedeutung gehabt habe (vgl. meine Phil. d. Gr. II a 666 ff. 3. Aufl.), so ist doch so viel sicher, dass er die Anfangslosigkeit der Welt nicht blos nicht gelehrt, sondern ihr auch ausdrücklich einen Anfang beigelegt hat. Wird endlich in der neupythagoreischen Schule allerdings die Ewigkeit der Welt allgemein angenommen, und in Berichten aus dieser Zeit auch Pythagoras und den alten Pythagoreern beigelegt (Phil. d. Gr. I 352 f.), so fehlt es uns doch nicht allein an jeder Bürgschaft dafür, dass diese Angabe mehr geschichtlichen Grund hat, als andere Uebertragungen neupythagoreischer Lehren in den ursprünglichen Pythagoreismus; sondern es steht ihr auch, wie a. a. O. gezeigt ist, als entscheidender positiver Gegenbeweis neben gewichtigen inneren Gründen die schon oben besprochene Aussage des Philolaos und Aristoteles entgegen, dass die Weltbildung mit dem Centralfeuer begonnen und sich von ihm aus immer weiter fortgepflanzt habe. Es hat demnach nicht allein Aristoteles von der Anfangslosigkeit der Welt bei den Pythagoreern nichts gewusst, sondern es weiss von ihr auch kein anderer einigermaßen zuverlässiger Zeuge, es wird vielmehr von Philolaos ausdrücklich behauptet und von Aristoteles als pythagoreische Lehre bezeugt, dass die Entstehung des Einen in der Mitte der Anfang der Weltbildung gewesen sei. Wie ist es aber dann möglich, dass Philolaos das gesagt, oder Aristoteles das als philolaisch gekannt hat, was wir in unserem Fragment lesen? Rohr (S. 31) beruft sich auf Philol. bei Stob. Ekl. I 458: 190 ZELLER

tonisch, der Form nach voraristotelisch ist; ob ferner der Sats, dass die Seele sich durch das Weltganze verbreite und es rings umgebe, nicht eher aus Tim. 36 E in unser Fragment, als aus unserem Fragment in den Timaeus gekommen sein wird; ob endlich die Entgegensetzung der unwandelbaren Welt über und der wandelbaren unter dem Monde so, wie wir sie hier haben, etwas anderes, als ein Nachklang der aristotelischen Kosmologie sein kann, in welcher dieser Gegensatz mit ihren allgemeinsten Grundlagen, der Lehre von den Elementen und vom Aether, aufs engste zsammenhängt. Nur darauf will ich hinweisen, dass die Aeußerungen des Aristoteles über die Vorstellungen der Pythagoreer von der Seele mit der Annahme, unser Bruchstück sei ihm bekannt gewesen, sich nicht vertragen. Aristoteles giebt bekanntlich De an. I 2 eine Uebersicht über die psychologischen Bestimmungen seiner Vorgänger; und es lässt sich nicht verkennen, dass es ihm hiebei um möglichste Vollständigkeit zu thun ist, wie er sie denn auch selbst mit der Bemerkung einleitet, er wolle τὰς τῶν προτέρων δόξας συμπεριλαμβάνειν όσοι τι περί αὐτῆς ἀπεφήvarro, und mit einer ähnlichen Formel abschliefst. Nachdem er nun hier zweierlei Ansichten unterschieden hat, diejenigen, welche die Bewegung, und diejenigen, welche die Wahrnehmung und das Erkennen als das wesentliche Merkmal im Begriff der Seele hervorheben, bespricht er zuerst die Annahme der Atomiker, dass die Seele aus runden Atomen, oder m. a. W. aus Feuer bestehe, und fährt dann 404 a 16 fort: Foixe de xai tò nagà tur MuSayoφείων λεγόμενον την αὐτην έχειν διάνοιαν· έφασαν γάρ τινες αὐτῶν ψυχὴν εἶναι τὰ ἐν τῷ ἀέρι ξύσματα, οἱ δὲ τὸ ταῦτα κινουν. περί δε τούτων είρηται, διότι συνεχώς φαίνεται κινούμενα, καν ή νηνεμία παντελής. ἐπὶ ταὐτὸ δὲ φέρονται καὶ ὅσοι λέγουσι τὴν ψυχὴν τὸ αύτὸ κινοῦν Hier werden nun doch die Pythagoreer von denen, u. s. w. welche die Seele für das Sichselbstbewegende erklärten, d. h. von Plato und seiner Schule, deutlich unterschieden. Bei jenen weiß Aristoteles die Voraussetzung, dass die Seele das Bewegte und Bewegende sei, nur künstlich aus der phantastischen Vorstellung über die Beseeltheit der Sonnenstäubchen abzuleiten; von diesem lag ihm eine klare und bestimmte Aussage vor, die keiner derartigen Herleitung bedurfte. Ist es denkbar, dass sich Aristoteles so geäußert hätte, wenn ihm gerade von dem angeschensten

Schriftsteller der Schule ein Darstellung bekannt war, in der die Soele so ausdrücklich, wie in unserem Bruchstück, als das ἀειπίνητον, als die ἀρχή της κινήσεως bezeichnet wurde? Denn auch das kann man nicht sagen, dass es sich in diesem nur um die Weltseele, in der aristotelischen Schrift um die Seele der lebenden Wesen handle; die letztere untersucht vielmehr den Begriff der Seele ganz allgemein und beschränkt sich dabei so wenig auf die lebenden Wesen, dass sie sich noch im Zusammenhang unseres Abschnitts (c. 2. 404 b 16 ff. c. 3. 406 b 25 ff.) wiederholt und ausführlich über die platonische Lehre von der Weltseele verbreitet. Es ist daher sehr unwahrscheinlich, dass Aristoteles in dem Buche des Philolaos gelesen hatte, was Stobaeos aus seiner Schrift über die Seele mittheilt. Philolaos wird allerdings auch von der Seele gesprochen haben; und es mag ihm immerhin angehören, was Macrob. Somn. I 14 und Claud. Mamert. De st. an. II 7 (vgl. Bockh Philol. 177. Meine Phil. d. Gr. I 384. 389) aus ihm anführen; es mag vielleicht auch jenes Verbot des Selbstmords, welches ihm im Phaedo (61 D f.) zugeschrieben wird, welches aber von ihm nicht näher begründet wurde (σαφές περί αὐτῶν οὐδενὸς πώποτε σὐδὲν ἀκήκοα), und schon deshalb keinen Schluss auf eine psychologische Theorie erlaubt, sich in seiner Schrift gefunden haben. Allein daraus folgt doch nicht im geringsten, dass sich auch das Bruchstück bei Stobaeos darin fand, oder dass überhaupt ein größerer Abschnitt jener Schrift von der Seele handelte. Ein stärkerer Beweis für die letztere Annahme ware es, wenn wir von Philolaos die Behauptung herleiten dürften, welche der Phaedo (85 E ff.) seinem Schüler Simmias in den Mund legt und Aristoteles De an. I 4 ohne Nennung ihres Urhebers bespricht, dass die Seele nichts anderes sei als die Harmonie ihres Leibes. Aber unserem Bruchstück würde diese Annahme so wenig zugutekommen, dass sie vielmehr den philolaischen Ursprung desselben positiv unmöglich machen würde. Denn wenn die menschliche Seele nur die Harmonie ihres Leibes ist, so verhält sie sich zu ihm nicht, wie das Bewegende zum Bewegten, sie ist nicht das αεικίνητον, nicht die αρχή κινήσεως; und da nun die Weltseele doch nur nach Analogie der menschlichen Seele gedacht werden kann und von allen, die sie annahmen, so gedacht worden ist, so konnte auch sie nicht als das bewegende Princip dem Leibe, als das ἀειχίνητον dem ἀειπαθές entgegengesetzt werden.

Plato als Einwendung gegen das ewige Sein und Leben der Seel vortragen lässt, kann nicht von demselben herstammen, der i unserem Bruchstück die Ewigkeit der Seele so nachdrücklich be-Hierauf hätte sich daher Rohr (S. 21) zur Vertheidigung dieses Bruchstücks nicht berufen sollen. Wir wissen jedoch überhaupt nicht, ob Philolaos oder sonst ein Pythagoreer diese Theorie vorgetragen hat. Aristoteles erwähnt ihrer, aber nicht als pythagoreisch, sondern nur als einer Meinung, die bei Vielen Beifall gefunden habe: die einzige Quelle derselben, auf die er hindeutet, ist der Phaedo. Dieser aber verräth mit keinem Worte, dass er den Philolaos oder die pythagoreische Schule für sie verantwortlich machen wolle; denn daraus, dass Simmias mit Philolaos bekannt war, folgt dies gerade so wenig, als aus dem gleichen Verhältniss des Kebes zu Philolaos folgt, dass jener von diesem gehört hat, was er im Phaedo 86 E ff. gegen die Unsterblichkeit einwendet. Diese Einwendungen selbst aber vertragen sich schlecht mit dem pythagoreischen Dogma vom Leben nach dem Tode; dass sie von Philolaos herrühren, lässt sich kaum annehmen. So wahrscheinlich es daher ist, dass eine Schrift dieses Philosophen, dieselbe, aus der uns eine Anzahl von Bruchstücken überliefert ist, von Aristoteles benutzt wurde, so vieles spricht doch gegen die Annahme, dass sich in dieser Schrift das Stück gefunden habe. welches Stobaeos aus Philolaos περὶ ψυχῆς mittheilt, welches aber auch sonst alle Merkmale eines späteren Ursprungs an sich trägt. Wenn aber dieses, so kann die Erörterung über die Seele, der es entnommen ist, kein Abschnitt oder Buch des ächten philolaischen Werkes, sondern nur eine eigene, dem alten Pythagoreer von einem Mitglied der neupythagoreischen Schule untergeschobene Schrift gewesen sein.

Berlin.

E. ZELLER.

## EIN WÜRFELORAKEL.

Die jüngst von G. Hirschfeld in den Berliner Monatsberichten 1875 S. 716 herausgegebene Inschrift aus dem Pamphylischen Attalia verdient durch einige Bemerkungen ihrer Lesbarkeit und besserem Verständniss näher gebracht zu werden. Wenn es auch nicht gelang alle Mängel der nur als 'annähernd' gegebenen Abschrift zu bessern, so ließ sich doch Einiges fördern, zum Theil mit gütiger Hülfe Anderer.

Wir haben es mit einer Art von Weissagung zu thun, die bisher nur aus wenigen Andeutungen später Schriftsteller bekannt war, mit einem Würfelorakel. Den orakelsüchtigen Kindern der ersten nachchristlichen Jahrhunderte dienten alle Mittel zum Zweck, und unter der Hand des Gottes oder seines Vertreters konnte doch auch der geringfügigste Gegenstand zur weissagenden Kraft werden. Die von den Kirchenschriftstellern so oft gegeisselte Leidenschaft für das Würfelspiel, das Geheimnissvolle des  $\pi \dot{\nu} \rho \gamma \sigma \rho$ , der die dunklen und die heitren Loose in sich barg, die Verwandtschaft des Würfelns mit dem Loosen') - die Würfel hatten die für die Alten so beredte Zahlenmystik voraus - dies Alles wirkte zusammen, dass man in jüngerer Zeit Zukunstsenthüllungen gern von den Würfeln annahm. Deshalb lagen solche auf den Altären bereit, wie Pausanias VII 25, 6 von dem Tempel eines achäischen Herakles berichtet und allgemeiner der Scholiast zu Pindar Pyth. ΙΥ 337: εἰώθασι διὰ κλήρων μαντεύεσθαι οἶον ἐὰν βάλλοντός μου τόδε άναβῆ, ἀποτελεσθήσεται τόδε έὰν δὲ μή, οὐκ ἀποτελεσθήσεται. καὶ ἐν τοῖς ἱεροῖς ἀστράγαλοι κεῖνται οἶς διαμαντεύονται βάλλοντες δι' αὐτῶν. Dem Tiberius hatten die

<sup>&#</sup>x27;) Die spätere Zeit nannte die Würsel geradezu κλῆροι. Hermes X.

Würsel im Heiligthum des Geryones zu Patavium sein Glück geweissagt, Suet. Tib. 14: cum Illyricum petens iuxta Patavium adisset Geryonis oraculum, sorte tracta qua monebatur ut de consultationibus in Aponi fontem talos aureos iaceret evenit, ut summum numerum iacti ab eo ostenderent; hodieque sub aqua visuntur hi tali. Kaum hatte er seine Weiterreise angetreten, als der Tod des Augustus ihn nach Rom zurückrief.

1205

Mie

ier.

s ( IÈ

٠,Ē

**. 51** 

ĵФ

∵zi

īZ!

لند

فع

چ

.

éť

Й

ʻū

4

Auf dem Stein von Attalia finden wir einen Cyclus von zehn dreizeiligen Sprüchen verzeichnet, welche sich der Frager erwürfeln konnte. Das Würfelresultat wird in der jedem Spruche voranstehenden Ueberschrift durch eine doppelte Zahlenangabe ausgedrückt, welche sowohl den Einzelwerth jedes gefallenen Würfels als auch die Summe aller Werthe enthält. Bei den vier ersten Sprüchen tritt noch je ein Hexameter binzu, der die Zahlen mit Worten ausdrückt. So lautet die Zahlenüberschrift des vierten Spruches: AFFFA -- K d. h. der erste Würfel bot den Einer, die drei folgenden jeder den Sechser, der fünfte vier Augen,  $1+(3\times6)+4=23=$  KC. Dies in Worten: Els Xios, relig δ' έξτιαι καὶ τέυσας' ὁ πεμπτός. Nur fünf Würfel kommen zur Anwendung, und zwar waren es nicht κύβοι, sondern ἀσιράγαλοι'), da sie offenbar nur die Zahlen eins, drei, vier und sechs Die Flächen für die zwei und fünf fehlen gemäß der natürlichen Beschaffenheit der ἀσιράγαλοι vgl. Pollux IX 100.

<sup>1)</sup> Wie auch bei Pausanias und dem Pindarscholiasten, aa. aa. 00. Ebenso Sueton a. a. O. tuli.

Göttermutter gelobt dem Frager, er werde so gut sein Ziel erreichen, wie ihre Löwen die Rinder verschlingen, Hermes der Wegweiser spricht bedenklich von gefahrvoller Reise.

Der Name also des Gottes und der Spruch bilden jedesmal ein unzertrennliches Ganzes. Da nun die Angabe des Wurfes voransteht, so erhellt daraus, dass der Spruch ein Resultat des Wurfes ist. Es gab mannigfache Wege das Würfelspiel und seine Interpretation zum Zweck der Weissagung zu verwenden. Einfach war die Art wie Tiberius in Patavium würfelte: der höchste Wurf galt als der glücklichste. Tiefsinniger oder wenigstens complicirter ist die von Pausanias a. a. O. beschriebene Methode: μαντεία δὲ ύ**πὸ πίναχί τε χαὶ ἀστρ**αγάλοις ἐστίν')· εὔχεται μὲν γὰρ πρὸ τοῦ ἀγάλματος ὁ τῷ ઝεῷ χρώμενος, ἐπὶ δὲ τῆ εὐχῆ λαβών άστραγάλους, οί δὲ ἄφθονοι παρὰ τῷ Ἡρακλεῖ κεῖνται, τέσσαρας άφίησιν έπὶ τῆς τραπέζης έπὶ δὲ παντὶ άστραγάλφ σχημά τι γεγραμμένον έν πίνακι επίτηδες εξήγησιν έχει τοῦ σχήματος. Hier liess man also die Wurfel, die statt mit Zahlen mit Zeichen versehen waren, aus dem Becher auf eine Tafel niederfallen, welche in verschiedenen Feldern verschiedene Figuren oder Bilder hatte, deren Bedeutung mit den Figuren der daraufgefallenen Würsel combinirt wurde. Weder tiefsinnig noch complicirt ist die Manier des Attalischen Orakelpriesters - diese Erkenntniss verdanke ich dem Scharssinn meines Freundes Leo. Wir finden nämlich bei näherer Prüfung der Wurfangaben, dass mit fünf Astragalen, auf denen wie bemerkt die Zahlen zwei und fünf fehlten, die Summe von 22 Augen nur aus dreierlei Combinationen resultiren kann, entweder aus 1+6+6+6+3 (n. I) oder aus 4+4+4+4+6 (n. II) oder endlich aus 4+3+3+6+6(n. III). Ebenso sind die Summen 23, 24 und 25 nur in je zwei Combinationen denkbar, vgl. n. IV-IX. Die Summe 26 endlich wird nur durch den einzig möglichen Wurf von 6+6+6+4+4hergestellt (n. X). Wir haben also eine abgeschlossene Sammlung von sämmtlichen Wurfcombinationen innerhalb der Summen 22-26, und daraus ergiebt sich, dass die Orakelsprüche durchaus nicht einem bestimmten Frager auf eine bestimmte Anfrage ge-

S. die krit. Commentare. G. Wolffs Versuch die Stelle zu heilen (de novissima oraeulorum aetate Berolini 1854 p. 42) scheint missglückt: μαντείας δε ὑπὸ πίνακος ἐκεὶ ἀστραγάλοις ἔστι λαβεῖν.

196 KAIBEL

geben sind, dass sie vielmehr einen Weisheitsschatz für alle Falldarstellen: für jeden Wurf lag der Name einer Gottheit und de ihr angemessene Spruch bereit. An der Richtigkeit dieser Erklärung kann nicht füglich gezweifelt werden. Natürlich aber folgt daraus, dass wir in unsrem Stein nur einen geringen Bruchtheil des ganzen Orakelvorraths, über welchen der Priester verfügte, erhalten haben. Es muss eine Sammlung existirt haben, in der die sämmtlichen übrigen Würfe mit fünf Astragalen vorgesehen waren, vom kleinsten mit fünf Augen bis zum höchsten von 30 Augen. Wer sich die Mühe des Nachrechnens nimmt wird finden, dass überhaupt nur 53 Würfe möglich sind, von denen je vier die Summen 18, 19, 20, je drei die Summen 13-17 und 21, 22, je zwei die Summen 10-12 und 23-25, je einer die Summen 5, 7-9, 26-28, 30 giebt. Völlig ausgeschlossen sind wegen Fehlens der Zahlen zwei und fünf die beiden Summen 6 und 29. Für jede dieser Zahlencombinationen muss es also einen Spruch gegeben haben und eine Gottheit - letzteres durchaus kein ungeheuerlicher Gedanke, da das ληξιαρχικόν τῶν δώδεκα später ja eine bedeutende Majorität von ἐπέγγραφοι aufzuweisen hatte. Da nun nach dem zehnten Spruch unsrer Tafel nur noch drei ührig waren, nämlich für die Zahlen 27 (6+6+6+6+3), 28 (6+6+6+6+4) und 30 (6+6+6+6+6), so ist es wahrscheinlich, dass diese noch auf demselben Steine gestanden haben, der demnach im Ganzen 13 Sprüche enthielt --- die laschrift ist eingemauert und es wird nicht angegeben ob der Stein unten als vollständig erkannt werden konnte. Es bleiben dann noch 40 Sprüche, die sich bequem so auf drei Tafeln vertheilen lassen, dass die eine 14, die andren beiden je 13 Sprüche enthielt. Sollten dieselhen nicht für immer verloren sein, so würde das nicht sowohl wegen weiterer Proben dieser Orakelpoesie als wegen der vermuthlich neu zu lernenden Götternamen von Interesse sein.

Die Methode des Orakels von Attalia lässt an Geistlosigkeit nichts zu wünschen übrig und steht zugleich auch an Naivetät weit hinter dem um mehrere Jahrhunderte jüngeren Verfahren des Astrampsychos, des Pythagoras redivivus zurück. Etwas Achaliches nur scheint sich in zwei Inschriften erhalten zu haben, C. l. G. 4310 und 4379°, erstere aus dem Lykischen Limyra, letztere aus der Nähe der Pisidischen Stadt Adada, beide also nicht allzufern der Heimath unsres Würfelorakels. Es sind zwei Samm-

lungen von alphabetisch geordneten Jamben, von 24 Versen haben sie neun Verse bestimmt gemein. Dem Exemplar von Adada geht ein arg verstummeltes Gebet voraus, welches mit den Worten Δέσποτ' Απολλον zu beginnen scheint — die Ergänzungsversuche des Herausgebers sind wenig glaublich. Die einzelnen Verse, jeder in sich abgeschlossen, enthalten Verhaltungsmaßregeln für das praktische Leben oder moralische Sentenzen allgemeiner Art. Die alphabetische Ordnung der Anfangsbuchstaben hat nur dann Sinn, wenn die Sprüche einer bestimmten Benutzung geweiht waren. welche durch diese Ordnung erleichtert resp. ermöglicht werden sollte. Mir ist es nicht unwahrscheinlich, dass es ähnliche Orakelsammlungen waren wie die von Attalia. Der Frager brauchte nur aus einer Urne ein mit einem der 24 Buchstaben bezeichnetes Steinchen hervorzuholen: seine Hand war von der Gottheit geführt, der Priester hatte sogleich den zu dem Initialen gehörigen Spruch bereit.

Das Orakelfragment C. I. 3956c, dem Inhalte nach den Sprüchen von Attalia ähnlich, in Sprache und Metrik noch beträchtlich lüderlicher, lässt keine Vermuthung über die Art seiner Benutzung zu. Es ward gefunden in der Gegend von Colossae, also in jenem südlichen Theile Phrygiens, der die Nordseite Lykiens und die Westseite Pamphyliens begrenzt. —

Der Text der Inschrift besteht aus einer fast zusammenhängenden Reihe von Corruptelen und Lücken, deren Heilung durch die vielen Compendien erschwert wird, welche bei dem schlechten Zustande des Steins oft gar nicht mehr lesbar waren. An Metrum und Sprache dürfen natürlich keine größeren Ansprüche gestellt werden, als an eine Reihe ähnlicher Producte wie C. I. 3956 c. Nur den Versausgängen scheint in der Regel eine größere Sorgfalt zugewandt zu sein; die Conjecturalkritik ist hier also auf Mässigung angewiesen. Interessant ist eine Stelle des Lucian (Iup. tragoed. c. VI), wo Hermes sich weigert die Götter in Versen zur Versammlung zu berufen: ἀλλ' ἐποποιῶν, ὧ Ζεῦ, καὶ ἑαψωδων τὰ τοιαῦτα· ἐγωὰ δὲ ἥχιστα ποιητικός εἰμι· ώστε διαφθερῶ τὸ χήρυγμα, ἢ ὑπέρμετρα ἢ ἐνδεᾶ ξυνείρων, χαὶ γέλως ἔσται παρ' αὐτῶν ἐπὶ τῆ ἀμουσία τῶν ἐπῶν. ὁρῶ γοῦν καὶ τὸν ᾿Απόλλω γελώμενον ἐπ' ἐνίοις τῶν χρησμῶν, καίτοι έπικουπτούσης τὰ πολλὰ τῆς μαντικῆς, ώς μὴ πάνυ σχολην άγειν τους απούοντας έξετάζειν τα μέτρα. Unsre In198 KAIBEL

schrift ist möglicherweise ein gutes Stück jünger als Lucian, ältensicherlich nicht; Orthographie und gewisse Buchstabenformen lassendarüber keinen Zweisel trotz mancher antiquarischer Seltsamkeiter, wie z. B. die Vermeidung der Consonantenassimilation in Eryv3er, πενπτός u. dgl. Sollte die von Hadrian, Herodes Atticus u. A. vertretene Archäomanie mit der Zeit bis Pamphylien fortgewuchert haben?

- Ι ΑΠΠΠ[Γ] ΚΒ Μοιρῶν ἐπιφανῶν ·
  Εἶς] Χεῖος, τρεῖς δ[ὲ] ἑξεῖτε, πενπτὸς ΤΡΕΙΟΣ πείπτων ·
  ΜΠΜΛΛΑ μηδ' εἰς χεῖρ[α κα]υ[χ]ῶ, μή [σ]ο[ί] τι γένητε.
  δυσχερές ἐστι τ[ὸ] πρᾶγμα, περὶ οὖ [π]εύθη κὲ ἄπ[υ]σ[τον ·
  ἀ]λλ' ἡσύχιος μένε, [λ]ῆσα[ί] τε ὁδοῦ καὶ ἀγορᾶς ·
- ΙΙ ΔΔΔΑ ΚΒ Ποσειδώνος · Τέσσαρα δ' οἱ τέσσαρες . . . Υ . . δ' ε[ξεί]της Τ . εἰς] πέλαγος σπέρμα βα[λεῖν καὶ γ]ράμματα γράψ[αι ἀμφότερον μόχθος τε κενὸς [κ]αὶ ἄπρακτος. μ]ηδὲ βιάζου θνητὸς ἐὼν θεὸ[ν μή] σέ τι βλάψ[η.
- - ΙΝ ΑΠΠΠ[]Δ ΚΓ 'Αθηνᾶς ·
    Εἶ]ς Χείος, τρεῖς ⟨δὲ⟩ δὲ ἑξε[ί]τε καὶ τέσσ[αρ' ὁ π]ενπτός ·
    Παλλάδ' 'Αθηναίην τείμα καὶ πάντα [σ]οὶ ἔστε 
    ὅσσα θ[έλ]ις καί σοι τὰ δεδογμένα πάντα τελεῖ[ται, λ]ύσι [δ²] ἐγ δεσμῶν καὶ [τ]ὸ[ν] νοσέοντα δὲ σώ[σει.
    - V ΠΠΔΔΓ ΚΓ Εὐφροσύνης·
      Σ]τέλλε' ὅπου [σ]ο[ὶ ϑ]υμός· πάλιν γὰρ δόμον ἡγε[μονείσει εὐρῖν † Εὐφροσύνη, νεῖσθε πωλεῖν τε καὶ οὕτως·
      καὶ πράξ[ι]ς κατὰ νοῦν πάντα τε κρατ[ήσεις·
  - VI ΕΠΕΓΓ ΚΔ Πυθίου Απόλλωνος:
    Μ]ίμνε κ(αὶ) μὴ πράξης: Φοίβου χρησμοῖσι δὲ πεί[θου ἄλλο]ν χ[ρὴ καιρ]ὸν τηρεῖν: νῦν δ' ἤσυχος ἴσθι:
    μι]κρὸν ἔ[πι]σχών τελέσις [πά]νθ' ὅσα ΜΕΒΙΝ

VII ΔΔΔΠΠ ΚΔ Κρόνου τεκνοφάγου Μίμνε δόμων ἐπὶ σῶν πάλι, μηδ' ἄ[λλ]οθι βαῖνε, μή σοι θὴρ [όλ]ο[ό]ς καὶ ἀλάστωρ ἔνγυθεν ἔλθη οὐ γὰρ δρῶ [σὴν π]ρᾶξιν ἀσφαλὴν οὐδὲ βέβεον.

VIII ΔΕΕΕΓ ΚΕ Μηνὸς φωσφόρου
Θά]ρσι, καιρὸν ἔχις, πράξις ὁ θέλις, καιροῦ τ' ἐ[π]ιτεύ[ξη τὴν ὁ]δὸν ὁρμηθῆνε ἔχις καιρόν τιν'. ὁ μόχθος ἔργ]ον τ' ἐνχειρῖν ἀγαθὸν καὶ ἀγῶνα δίκ[αιον.

ΙΧ ΕΠΕΠΛ ΚΕ Μητρὸς θειῦν.
Ω]ς ἄρνα[ς] κα[τ]έχουσι λύκοι κρατεροί τε λέονι[ες β]οῦς ἕλικας, πάντων τούτων καὶ σὰ κράτ[ος ἕξεις καὶ πάντ' ἔστε σ[ο]ὶ ὅσα ἔπ[ει]ρώτας σὰ ΛΛ.

 Χ ΓΙΡΠΑΔ ΚΕΙ 'Ε]e[μ]ε[tα ἐριου]νί[ου.
 Ἡ πρᾶξις ΥΝΙΑΥΜΑΤΕΜΑ λυπηρά τις ὁδὸς γὰρΜΑ ἤ]ρίσθ[αι] χα[λ]ε[π]ὸν ΙΜΑ

I 1 AHFIFI — 2 ///XEIOC — ΔιCETTEE έξεῖτε d. h. έξιται hier und III 2, IV 2 Kirchhoff. — TPEIOΣ enthält den Namen für den Dreiaugenwurf und ist vielleicht ein neues Wort, nur leicht verderbt. - 3 Erforderlich ist der Imperativ eines Verbum auf  $-\alpha\omega$ , an welchen das folgende mit  $\mu\eta\delta\dot{\epsilon}$  angereiht werden kann. Sinn etwa: 'Sei verständig und brüste dich nicht mit der Kraft deines Armes'. - XEIP##/</YKW Aristot. Polit. V 10 p. 150 32 B ed. 1831. διὰ τὸ καυχήσασθαι είς τὴν ἡλικίαν. - EO (TI - 4 TIPALMA das T des Artikels scheint in Ligatur mit Π vorhanden zu sein. — KEYOH und AΠMΣ verb. Wilamowitz. - 5 ΔΗΣΑΈ über den Aorist έλησάμην vgl. Lobeck Phrynich. p. 719 (Parerg. V) 'vergiss des Wandelns und des Handelns'. Warum nicht ὁδοῦ ἀγορᾶς τε mit entschuldbarem Hiatus, oder λησαί τ' άγορας καὶ όδοῖο? Eine metrisch nachtheilige Vertauschung von  $\tau \varepsilon$  und  $x\alpha t$  auch unten V 3.

II 2 Leo füllt die Lücke so aus: πεμπτὸς δ' ἐξείτης ἐστίν. Eher πείπτων am Ende. — 3 Vor πέλαγος lässt die Abschrift zwar Raum für zwei Buchstaben, giebt aber nicht an, dass dort Buchstaben gewesen seien. εἰς πέλαγος nach den sprüchwörtlichen Redensarten εἰς ὕδως σπείςειν oder γράφειν, vgl. Leutsch zu Plut. prov. 5 Paroemiogr. I 344, wo auch ein von Augustinus

(de civ. d. XIX 23 ed. Vivis) lateinisch übersetztes Orakel citime wird 'forte magis poteris in aqua impressis litteris scribere eminflans pennas leves per aera ut avis volare quam semel polluteris revoces impiae uxoris sensum. Aehnliche Redensarten κατὰ πετεφῶν, κατὰ θάλατταν σπείφειν, καθ' ὕδατος γράφειν, vgl. auch das Sprüchwort τὸ πέλαγος πρότερον οἴσει ἄμπελον. — ΒΑΡΨΕΡΑΜΜΑΤΑΓΡΑΥ/ die Infinitive βαλεῖν und γράψαι scheinen also gegeben. — 4 Vor ἄπρακτος ist vielleicht nach Leos Vermuthung das Substantiv (πρᾶξις oder ein ähnliches Wort) durch Nachlässigkeit des Steinmetzen ausgefallen. — 5 ΟΕΟ/ΠΕΣΕ C. I. 4310, 6 μήτι καὶ βλαβῆς. Man könnte an ἤ σέ τι βλάψι (ΒΑΑΥΙ die Abschrift) denken.

III 1 ΔΓΕΕΕ — 2 ΦΡΑΖΙ///. Was freilich der Angeredete erwägen soll, ist nicht klar. An den folgenden Versen scheiterten alle bisherigen Emendationsversuche. Sicher sind nur die Worte τήνδε γαο οὐδείς, die ein vorausgegangenes feminines Substantiv verlangen, also wohl νίκην. Auch die Anrede ξένε (ΣΞΝΕ) scheint nicht zu bezweifeln. Für wahrscheinlich halte ich trotz des metrischen Fehlers v. 4 λίθων εὐχωλη. λίθοι heissen die Würsel öfters und zu εὐχωλή vgl. Paus. a. a. O.: ἐπὶ δὲ τῆ εὐχῇ λαβών άστραγάλους. Es fehlt dann aber noch das Verbum. — 3 Leo οὐκ ἆραι νίκην μέλλις, aber für drei Buchstaben ist wohl vorne kein Raum, auch ist das letzte Z nicht überliesert. Wilamowitz τάδε φράζευ - μη θηραν νίκην, μέλλι, ξένε, τήνδε γαρ οὐδείς — λ. εὐχωλῆς δέχθαι μέτα. Der Infinitiv 3ηρᾶν darf nicht von φράζευ abhängen, da jeder Spruch aus drei Versen besteht, zu denen die versificirte Zahlenangabe nur ausnahmsweise Zugabe ist. Und warum schrieb der Verfasser dann nicht μή  $9\eta\rho\alpha$ , was er sicher nicht geschrieben hat. Auch sonst ist die Vermuthung nicht überall annehmbar. Nach D. Volkmanns Vorschlag stand an erster Stelle ein Adjectiv wie  $\lambda v \pi n \rho \delta c$  und folgte ein Verbum wie μέδομαι — eigener Versuche nicht zu gedenken. Das Wahre ist noch nicht gefunden. —  $\phi Y \land A \equiv /$ ΔΕΙ `XIX ἀεὶ ἄχος ist eine vielleicht richtige Lesung von Wilamowitz. Ich selbst dachte an αἶσχος vgl. Astramps. Orac. ed. Herch. Frage 20 (p. 5) εἰ ὑβρισθήσομαι ἐν τῷ πράγματι mit der Antwort δεκ. γ 2 ύβρισθήση, οὐ πάνυ δέ. μη λυποῦ oder μη άγωνία. — Nach απρακτος ist δεκ. τη 4 ου βλαβήση. für fünf Buchstaben Raum vgl. II 4. — ΕΠΗΣ `<ΙΗΔΑΙ//// δν Verb. Wilam. ἀνάμεινον nach C. I. 4310, 10 ἀνάμεινον φίλε. — Uebrigens ist Ares auch in einem dem Kaiser Julian gegebenen Orakel Verleiher des Siegs, vgl. Theodoret III 16 Cedren. 538 Cassiodor. h. eccl. VI 44. Die ersten beiden Verse desselben stelle ich etwas abweichend von G. Wolff a. a. O. S. 45 so her:

Νῦν μέν [σοι] τὰ τρόπαια [ઝεῷ] ઝεοὶ ὡρμήθημεν Θηρὶ παρὰ ποταμῷ πάντες νίκης κομίσασθαι τῶν δ' ἐγὼ ἡγεμονεὺς ઝοῦρος πολεμόκλονος "Αρης.

V ist so überliefert:

Die Euphrosyne in der dritten Zeile giebt keinen Sinn, wohl aber gehört sie hinter das Verbum ἡγεμονεύω, welches unzweiselhast v. 1 stand. Nach dem Worte Εὐφροσύνη giebt die Abschrist einen Punkt, doch wohl nicht um einen sehlenden Buchstaben zu bezeichnen — Lücken werden in der Abschrist stets durch Schraffürungen angedeutet — vielleicht bekennt sich der Steinmetz durch diesen Punkt irgend einer Verwirrung schuldig, und wir hätten das Recht etwas gewaltsamer vorzugehen. Auch Wilamowitz dachte an eine Umstellung Εύφροσύνη νεῖσθε πωλεῖν τε, καὶ οὕτως — εύρῖν, wodurch zugleich das wunderliche καὶ οὕτως erklärt werden sollte. Aber εὐρεῖν kann in absolutem Sinne so nicht stehen. Ich halte νεῖσθαι πωλεῖν τε καὶ οὕτως für richtig, jede mögliche Aenderung überschreitet das Mass der Wahrscheinlichkeit; νεῖσθαι wiederholt asyndetisch angereiht das δόμον εύρεῖν und wird erweitert durch πωλεῖν, woran dem Frager gewiss ebensoviel gelegen

ist; καὶ οὕτως muss ich freilich bei dem Pamphylier für die Bedeutung von ώσαὐτως in Anspruch nehmen. — 2 C. I. 3956 c ήσυχα βουλεύου καὶ σοὶ Θεὸς ἡγεμονεύσει. — 4 πάντα κρατήσεις ist officieller Versschluss wie z. B. ἀργυρέαις λόγχαισι μάχου καὶ πάντα κρατήσεις.

VII 2 MHΔΑΜΟΟΙ verb. Volkmann. Zu πάλι vgl. Anth. Pal. VII 393 μή με κόνι κούψητε, τί γάο; πάλι, μηδ' ἐπὶ ταίτης ἦόνος οὖκ ὀνοτὴν γαῖαν ἐμοὶ τίθετε. — 3 ΟΗΡ///\Ο//Σ —

VIII 2 //// PΣΙ crg. Kirchhoff; vgl. C. I. 3956 c ἐνχείρι (80 zu lesen), ξένε, θαρσήσας · — ΕΝΙΈ /// C. I. 3956 c ἐπιτεύξη σύ τε ἄμεμπτος ὧν ἂν ἐπιθυμῆς. — 3 ///// NON erg. Kirchhoff — 4 //// POΝ ἔργον Wilam. Der Μὴν φωσφόρος, weiß nicht viel zu sagen und hängt sich an das dreimal wiederholte Wort καιρός, das Futurum καιροῦ ἐπιτεύξη ist nach καιρὸν ἔχις nicht besonders logisch, wird aber durch die Schlussworte wieder gut gemacht: 'du hast eine Gelegenheit; die Arbeit muss jetzt sein, ein tüchtiges Werk anzugreifen'.

IX 2 [[[] ΣΑΡΝΑΚΑΕΧΟΥΣΙ — 3 ΚΡΑΤ[[[] verb. Volkmann, vgl. Philostorg. h. eccles. VII 15 τοῖς πανταχόθεν χρησμοῖς τῶν Ελλήνων ὁ παραβάτης (Julian) ἀναπεισθεὶς ὡς ἄμαχον ξξει τὸ χράτος κτλ'. — 4 ΠΑΝΤΕΣΤΕΣΘΙΟΣΑΕΠ `PWΤΑΣΣΥΛΛ am Schluss Wilam.: σύμε ὁδῖτα.

X 1 | P///| Γ//| | M|//| Mi//| die Erganzung trifft genau mit dieses Resten zusammen. — 2 vielleicht  $\hat{\eta}$  πρᾶξις  $\mathbf{x}[\alpha] \hat{\mathbf{t}}$  [ν] $\hat{\mathbf{v}}$ [ν] $\hat{\mathbf{v}$ [ν] $\hat{\mathbf{v}}$ [ν]

Elberfeld.

G. KAIBEL.

## SOPHOKLES UND DIE ELEGIE.

Dass der große Tragiker Sophokles auch lyrische Gedichte fasst habe, ist eine zwar mehrfach überlieferte Thatsache, die er, nach der Geringfügigkeit der erhaltenen Fragmente zu ließen, bereits im späteren Alterthum in Vergessenheit gerathen

In neuerer Zeit sind sogar über die Echtheit dieser wenigen ste Zweifel laut geworden, und es dürfte deshalb gerechtfertigt n denselben eine erneute Untersuchung zu Theil werden zu sen. Wir beschränken uns dabei auf die Reste elegischer htung, da diese allein in mehreren von einander unabhängig erlieferten Fragmenten bekannt sind.

Wenn Suidas u. Σοφοκλῆς berichtet: καὶ ἔγραψεν ἐλείαν τε καὶ παιᾶνας, so scheint er damit anzudeuten, dass von phokles nur eine Elegie verfasst oder doch ihm bekannt sei. ein dieser Bericht erweckt gerechte Bedenken. E. v. Leutsch iht freilich im Philol. XXI S. 225 seine Richtigkeit durch das ugniss des Erotian zu stützen, der p. 390 eine Glosse mit foladen Worten auf Sophokles zurückführt: ως καὶ Σοφοκλῆς ἐν εγεία; es liegt indess auf der Hand, dass hiermit nur eine nzelne Elegie des Sophokles citirt wird (es heißt nicht ἐν τῆ εγεία), etwa wie Diogenes Laertius VIII 36 eine einzelne Elegie χεπορhanes mit diesen Worten anführt: περὶ δὲ τοῦ ἄλλοτε λον γεγενῆσθαι Ξενοφάνης ἐν ἐλεγεία προσμαρτυρεῖ ῆς τ΄ u. s. w.

Wenn wir anderseits die übrigen Fragmente der sophokleischen zeien durchgehen, so finden wir, dass, wo sie überhaupt als gisch (nicht als ἐπιγραμμάτια, wie fr. IV u. V) bezeichnet d, sie mit dem Ausdruck ἐν ταῖς ἐλεγείαις angekündigt rden: so fr. I bei Hephaest. 8 und fr. II bei Harpokration u.

Diese Schwierigkeit sucht nun Leutsch im Interesse da Suidas dadurch zu heben, dass er diese Reste dem jungeren &phokles zuweist, der ebenfalls nach dem Zeugnisse des Suids Elegien gedichtet haben soll; wie unwahrscheinlich indess diess Auskunstsmittel sei, deutete schon Bergk in den poet. lyr. gr.3 p. 458 (wiederholt 3 p. 572) an: "ignobilem hunc poetam a granmaticis diligentibus testem adhiberi praesertim non addito o venzeoog parum est veri simile"; eine Erwägung, die meines Erechtens keineswegs durch Leutschs Einwand abgeschwächt wird, auch sonst seien bisweilen die obscursten Dichter von den Grammatiken als Quellen angeführt, z. B. Nikomachos von demselben Hephaestion p. 29. Es beruht ja die Ungehörigkeit eines solchen Citats nicht sowohl darin, dass überhaupt ein "poeta ignobilis" benutzt ist, sondern darin. dass eine solche einfache, jedes unterscheidenden Zusatzes entbehrende Nennung des Dichters nothwendig den Leser irre führen und die Vorstellung erwecken würde, jener viel bekanntere gleichnamige Dichter sei gemeint.

Endlich können wir noch geltend machen, dass sich sehwerlich viel einwenden ließe, wenn man in der Stelle des Suidas eine leichte Textesverderbniss annähme und für ἐλεγείαν entweder ἐλεγεία<sup>1</sup>; oder, wie Bergk a. a. O. <sup>3</sup> S. 572 vorschlägt, ἐλεγείας läse, und dass jedenfalls die überließerte Lesart des Suidas kein Hinderniss sein kann, wenn der heterogene Inhalt der einzelnen elegischen Fragmente auf das ursprüngliche Vorhandensein mehrerer Elegien zu schließen veranlasst. Am wenigsten giebt jenes ἐλεγείαν des Suidas ein Recht, bloß deswegen zwei unter des Sophokles Namen überließerte Bruchstücke diesem abzusprechen.

Die Ueberlieferung, welche Sophokles zum Verfasser von Elegien macht, und die unter seinem Namen erhaltenen geringen Reste bieten also von vornherein keinen Anlass zur Verdächtigung. Ja, es lassen sich zwei Momente geltend machen, welche diese Ueberlieferung zu stützen geeignet sind.

Dieser Ausdruck scheint — nicht wegen seiner Bedeutung, wohl aber durch den zufällig entstandenen Sprachgebrauch — bei Citaten den Vorzug vor ἐλεγεῖαι gehabt zu haben; er findet sich zwanzigmal: Tyrt. 5. 10. Mimn.
 Sol. 1. 2. 3. 4. 9. 10. 27. 30. Xenoph. 2. 5. Ion 1. 2. 5. 7. Emped. 1. Aristot. 2. Crit. 2; demgegenüber ἐλεγεῖαι neunmal: Sol. 17. 19. 29. Aesch.
 1. 2. Soph. 1. 2. Crit. 4. 5. In den übrigen Fragmenten wird der Singular gebraucht oder das poetische Geore gar nicht bezeichnet.

Einmal ist in den zahlreichen sententiösen Partien der Sophokleischen Tragödien eine oft sehr enge Verwandtschaft mit der früheren Elegiendichtung unverkennbar. Zahlreiche Stellen der ersteren verrathen eine genaue Bekanntschaft namentlich mit Solon and Theognis und beweisen durch eine oft wörtliche Uebereinatimmung mit jenen, dass Sophokles nicht nur bei seinem Publicum eine eingehende Kenntniss derselben voraussetzte, sondern auch selbst mit Vorliebe gerade diesen Zweig der älteren Poesie studirt hatte. Man vergleiche z. B. Solon fr. IV 32 ff. und fr. XXX mit Antig. 773 ff., fr. XIII 7 mit El. 174, fr. XIII 29 mit Oed. Col. 1536 f., fr. XVIII mit fr. 586 (Dind.), Theogn. 159 ff. mit fr. 583 b, Theogn. 221 ff. mit Antig. 707 ff., Theogn. 225 f. mit fr. 326, Theog. 425 ff. mit Oed. Col. 1224 ff., Theogn. 634 mit Oed. Rex 617, Theogn. 895 f. mit Antig. 1050 f. 1). Diese Beispiele lassen ich noch beträchtlich vermehren.

In ähnlicher Weise wie die Sentenzen aus älteren Elegikern inden sich in den Tragödien bekanntlich auch sprichwörtliche ledeweisen benutzt: so Trach. 1 ff. Oed. Rex 1529 ff. fr. 572 nach Herod. I 32). Aiax 664 ff. fr. 255 — eine Thatsache, die ir hier erwähnen, weil auch eines der elegischen Bruchstücke ine ähnliche Verwendung zeigt.

Ein zweites Moment ergiebt sich aus der Geschichte der Elegie n 6. und 5. Jahrlundert. Während die ältere Elegie als selbständiges poetisches Genre jeden Inhalt, der überhaupt für die yrik geeignet ist, in sich aufgenommen hatte und zu einer Zeit, o die melische und chorische Lyrik noch in den ersten Anfängen eckte oder doch in engen localen Grenzen eine nur epichorische üthe trieb, ebensowohl als Ausdruck kriegerischer Erregung wie otischer Empfindungen, politischer Erwägung wie moralischer übstbetrachtung diente, war seit der zweiten Hälfte des 6. Jahrunderts durch die Nebenbuhlerschaft der resch aufblühenden und ch weit verbreitenden Melik ihr Terrain wesentlich beschränkt orden. Es sind jetzt eigentlich nur noch zwei ganz specielle ichtungen, in denen die Elegie zur Geltung kommt: erstens eine unste, contemplative, welche philosophische oder politische

<sup>1)</sup> Auch des Sophokles Zeitgenosse und Freund Herodot berücksichtigt weilen die Elegiker; s. Schöll Philol. X S. 80 Anm.; vgl. namentlich Herod. II 10 u. Theogn. 417, II. VII 16 u. Sol. XIII 71 ff.

Betrachtungen zum Gegenstande hat; indess tritt diese Richtung, welche den Charakter der älteren Elegie noch am reinsten bewahrt hat, gegen die zweite sehr zurück und hat eigentlich nur einen Hauptvertreter, nämlich Theognis an der Schwelle des fünften Jahrhunderts. Die andere Art der Elegie zeigt einen mehr leichten. gefälligen, oft scherzhaften und pointirten Charakter und lässt sich kurz als Gelegenheitsdichtung bezeichnen; ihre Ansange reichen schon in eine frühere Periode (man vgl. die Tischlieder des Xenophanes); im fünften Jahrhundert sind ihre Hauptvertreter Dionysios Chalkus und Ion. Mit letzterer Richtung hängt sehr eng das Epigramm zusammen, das trotz seiner früheren Entstehung doch ebenfalls erst jetzt zur Blüthe gelangt und das oft nach Forn und Inhalt von jenen "Gelegenheitsgedichten" gar nicht zu unterscheiden ist. Die Verbreitung der letzteren Art im fünften Jahrhundert ist eine ganz ausserordentliche, und was die Elegie an Terrain innerhalb des zu behandelnden Stoffes eingebüßt hatte, ist ihr durch die vielfältige Pflege, welche dem ihr noch gebliebenen Gebiet jetzt zu Theil wurde, reichlich ersetzt worden. hängt nun die für unsere Frage wichtige Thatsache zusammen, dass die Nachricht, Sophokles habe elegische Dichtungen hinterlassen, keineswegs unter dem, was wir von den übrigen Tragikern wissen, allein dasteht. Vielmehr fehlt in der Zahl derer, von denen uns ein Rest von Elegien oder doch die Nachricht von solchen überliesert ist, der Name kaum eines der bekannteren Wir haben außer von Sophokles elegische Bruchstücke des Aeschylos und Euripides, zahlreichere des Ion; ausserdem ist das gleiche sicher bezeugt von Sophokles dem Jüngeren, Iophon, Melanthios, Agathon, Kritias, und es scheint somit ein Zug der Zeit gewesen zu sein, neben den großen dramatischen Productionen, die natürlich stets die Hauptsache blieben, gelegentlich in dem leichteren Genre der Elegie private Verhältnisse und persönliche Neigungen zum Ausdruck zu bringen.

An diese Vorbemerkungen müge sich eine kurze Besprechung der einzelnen Fragmente anschließen, unter denen wir wegen der chronologischen Datirbarkeit am schicklichsten mit Fragm. V beginnen. Es ist uns erhalten in der kleinen Schrift Plutarchs "an seni sit respublica gerenda" cap. 3 (Mor. p. 785 b), wo, nachdem ausgeführt ist, dass viele grosse Männer sich bis ins Alter

Geist und Körper frisch bewahrt hätten, das Beispiel des Sophokles angeführt wird, der als Greis den Oedipus Coloneus gedichtet habe, und dann fortgefahren: τουτὶ δὲ ὁμολογουμένως Σοφοκλέους ἐστὶ τὸ ἐπιγραμμάτιον:

'Ωιδην 'Ηροδότω τεῦξεν Σοφοκλης ἐτέων ων πέντ' ἐπὶ πεντήκοντ' . . . . .

Zunächst ist zu bemerken, dass das Gedicht, dessen Anfang wir hier haben, unmöglich richtig als ἐπιγραμμάτιον bezeichnet werden kann. Dem widerspricht nicht nur der im ersten Verse vorkommende Ausdruck ἀδήν, sondern auch eine einfache Erwägung des Inhalts obiger Verse. Ein ἐπιγραμμάτιον, also ein kleines Epigramm, kann billiger Weise doch nur ein Gedicht von einem, höchstens zwei Distichen genannt werden; von einem elegischen Gedicht dagegen, in dem beinahe ein ganzes Distichon gleichsam durch die Ueberschrift ausgefüllt wird, müssen wir nothwendig eine größere Ausdehnung voraussetzen. Wir haben also entweder dem Plutarch eine große Gedankenlosigkeit zuzuschreiben oder ἐπιγραμμάτιον als verderbt anzusehen. Dem Sinn würde etwa ποιημάτιον genügen¹).

Größer und für das Gedicht selbst bedeutsamer ist eine zweite Schwierigkeit, nämlich weshalb überhaupt diese Verse hier von Plutarch citirt werden. Unmöglich konnte derselbe die Thatsache, dass Sophokles in seinem 55. Lebensjahre ein Votivgedicht an Herodot verfasste, als Beweis für seine Behauptung von der geistigen Frische des Greisenalters benutzen. Damit hätte er das soeben vorgebrachte höchst schlagende Argument, die späte Abfassung des Oedipus Coloneus, nur abgeschwächt. Bergk hat deshalb versucht, die Zahl 55 nicht auf das Lebensalter des Dichters, sondern auf das Bestehen der Freundschaft zwischen diesem und Herodot zu beziehen und den zweiten Vers ergänzt: πέντ ἐπὶ πεντήκοντ ἄφθμιος ἡδὲ φίλος (oder hexametrisch π. ἐ. πεντήκοντα φίλος). "Tum igitur", sagt er, "scripsit haec Sophocles grandaevus sub finem belli Peloponnesiaci, fortasse in memoriam mortui sub id

<sup>&#</sup>x27;) Mit diesem Ausdruck citirt Plutarch z. B. Ciceros Pontius Glaucus (vit. Cic. 2). Ποτήματα nennt er vit. Cim. 4 die Elegien des Archelaos und Melanthios. — Möglich, aber aus unten anzugebenden Gründen wenig wahrscheinlich, wäre übrigens auch, dass Plutarch nur jene beiden Verse der Elegie kannte und nur auf sie den Ausdruck ἐπιγραμμάτιον beschränkte.

7

ipsum tempus Herodoti, quocum iuvenis amicitiam contraxerat et per quinquaginta quinque annos servaverat" (a. a. O. 2S. 459. Aber mit dieser Annahme gerathen wir, anstatt auf eine Ungereimtheit, geradezu auf eine Unmöglichkeit. Ich übergebe die etwas wunderliche und leicht missverständliche Construction Σοφοκλής ετέων ων πέντ' έπὶ πεντήκοντα φίλος, um nur die gewichtigsten Bedenken hervorzuheben. Nehmen wir nämlich als Abfassungsjahr dieser Elegie in Bergks Sinne das letzte Lebensjahr des Sophokles, Ol. 93, 3, an und rechnen von da um 55 Jahre zurück, so kommen wir auf das Jahr Ol. 79, 4. Mag man nur des Herodot Geburtsjahr mit Pamphila auf Ol. 74, 1 ansetzen oder nicht, jedenfalls stehen wir mit Ol. 79, 4 in einer Zeit, in der Herodot noch in die Verfassungskämpfe seiner Vaterstadt verwickelt war und schwerlich eine Gelegenheit hatte, den, soviel wir wissen, damals zu Athen weilenden 1) Sophokles kennen zu lernen. - Zweitens war für die Abfassung einer Elegie auf Herodot in so später Zeit durchaus kein Anlass vorhanden; denn dass der letztere, wie Bergk anzunehmen scheint, erst um das Ende des peloponnesischen Krieges gestorben sei, ist eine durchaus in der Luft schwebende Vermuthung. Keine Spur in dem herodotischen Werke weist mit Sicherheit über Ol. 87, 4 hinaus, was im höchsten Grade verwunderlich sein würde, wenn der Verfasser noch zwanzig Jahre nach diesem Zeitraum gelebt hätte. - Endlich ist bereits oben darauf hingewiesen, dass es überhaupt Plutarchs Absicht nicht gewesen sein kann, dieses Gedichtchen neben dem Oedipus Coloneus als Argument für seine Behauptung anzuführen, und dass also dasselbe in das Greisenalter des Dichters zu rücken kein Grund vorliegt2).

Es bleiben für die Lösung der vorliegenden Frage nur zwei Möglichkeiten. Entweder ist mit Schneidewin (Vorr. z. Soph. S. 17) in der vorliegenden Stelle ein fremder Zusatz zu sehen, eine Annahme, die durch die lockere Einfügung dieses Stückes allerdings unterstützt wird und überdies für die Echtheit der erhaltenen anderthalb Verse durchaus irrelevant ist; oder aber man muss an-

<sup>1)</sup> Sophokles scheint, āhulich wie Sokrates, nur in Erfüllung einer politischen Pflicht die Vaterstadt verlassen zu haben, was ihm als besondere φιλαθηναιότης angerechnet wurde (Vit. anon.).

<sup>2)</sup> Dasselbe spricht gegen Bergks früheren Vorschlag, πέντε καὶ ὀγδώ-κοντα zu schreiben.

nehmen, dass nach den betreffenden Versen eine Anzahl anderer ausgefallen ist und dass in diesen irgend ein Ausspruch des Dichters oder irgend eine Thatsache (z. B. die beiläufige Erwähnung des rüstigen Greisenalters eines Mannes der Vorzeit) enthalten war, um derentwillen gerade Plutarch das ganze Gedicht anführte. Aehnlich scheint früher Bergk die Sachlage aufgefasst zu haben, wenn ich seine allerdings etwas aphoristischen Worte in der praef. zu seiner Ausgabe der Tragödien (Lips. 1858) S. XII Anm. 31 richtig verstehe.

Festzuhalten ist jedenfalls, dass die Zahl 55 nur auf das Alter des Dichters gehen kann, und wir kommen mit dieser Zahl in der That in eine Zeit, in der sich recht wohl ein Anlass zu einem solchen Gelegenheitsgedicht finden konnte. Es ist die Zeit, in der Herodot nach längerem Aufenthalt zu Athen und genussreichem Umgang mit den ersten Männern der Stadt mit einer der damals wiederholt ausgeschickten ἀποικίαι nach Thurioi ging. Ob die Elegie freilich ein Abschiedsgedicht an den noch zu Athen weilenden oder ein poetisches Sendschreiben an den schon fernen Herodot sei, wird schwer auszumachen sein. Für letzteres spricht vielleicht der epistulare Anfang des Gedichtes, der unwillkürlich die Vorstellung erweckt, als habe der Dichter mit seiner Namens- und Altersangabe in launiger Weise die briefliche Anrede  $\Sigma o \varphi o \lambda \lambda \bar{\eta} \varsigma$  Heodót $\psi$   $\chi \alpha i \varrho e \nu$  und das Datum poetisch wiedergeben wollen.

Noch geringfügiger als das eben besprochene sind die Fragmente I — III. Fr. I ist bei Hephaest. p. 8 aufbewahrt und besteht in dem einen Pentameter

Αρχέλεως ήν γαρ σύμμετρον ώδε λέγειν,

wozu Hephaestion bemerkt: τὸ τοῦ Αρχελάου ὄνομα Σοφοκλῆς ἐν ταῖς ἐλεγείαις οὐκ ϣετο ἐγχωρεῖν οὔτε εἰς ἔπος οὔτε εἰς ἐλεγείαν.

Von der diesem Verse und der Elegie, aus der er entnommen ist, zu Grunde liegenden Veranlassung wissen wir natürlich nichts; kaum dass wir über die Persönlichkeit des hier genannten Archelaos eine Vermuthung wagen dürfen. Wenn nämlich Schneidewin die Stelle der Vita "οὕτω δὲ φιλαθηναιότατος ἦν ὥστε πολλῶν βασιλέων μεταπεμπομένων αὐτὸν οὖκ ἦθέλησε τὴν πατρίδα καταλιπεῖν", mit der fr. 67 und 711 zu vergleichen sind, richtig auf König Archelaos von Makedonien deutet, so mag auch in Hermes x.

obigem Peutameter derselbe Archelaos gemeint sein (vgl. Bergh, praef. Soph. S. XIV Anm. 45).

Der Inhalt des Verses selbst ist klar: Sophokles entschuldigt in scherzhafter Weise die Anwendung der Form 'Αρχέλεως') damit, dass nur diese, nicht die andre, 'Αρχέλαος, in den Vers gepasst habe, σύμμετρος gewesen sei. Auf eine etwas andre Weise half sich Kritias aus der gleichen Schwierigkeit, vielleicht nicht ohne diese Sophokleische Stelle vor Augen zu haben. Hephaest, p. 22 citirt von ihm folgende Verse:

Καὶ νῦν Κλεινίου υίὸν Άθηναῖον στεφανώσω, Αλαιβιάθην νέοισιν υμνήσας τρόποις: οὐ γάρ πως ἦν τοῦνομ' ἐφαρμόζειν ἐλεγείω: νῦν δ' ἐν ἰαμβείω κείσεται οὐκ ἀμέτρως.

Bergk nimmt an, dass von der vorausgeschickten Bemerkung des Hephaestion auch die Worte , έγχωρείν οὖτ' εἰς ἔπος οὖτ' [ɛlc] elevator Sophokleisch oder doch von einem Dichter entlehnt seien. Dies ist sehr wahrscheinlich, nur dass eyzweer davon auszunehmen sein wird, das, wie Leutsch a. a. O. richtig bemerkt, technisch ist und von Hephaestion auch bei Anführung der Stelle des Kritias gebraucht wird (οὐα ψέστο ἐγχωρεῖν τὸ τοῦ 'Aλκιβιάδου ὄνομα). — Uebrigens steckt in eben jenem Satze noch ein Fehler. Da Hephaestion sich ausdrücklich der Worte bedient: Σοφοκλής έν ταῖς έλεγείαις ούκ ψέτο u. s. w., so handelt es sich hier bei der Frage nach dem " σύμμετρον" nicht um den epischen und elegischen, sondern nur um den elegischen Gebrauch. Was soll also die Gegenüberstellung von ἔπος und ἐλεγεία? Offenbar bedeutet hier ἔπος nur "Hexameter " und ¿leyela müsste auf den Pentameter gehen; da letzteres so nicht möglich ist, scheint zu schreiben ovre eig emog οὔτε εἰς ἐλεγεῖον, d. h. weder in den Hexameter noch in den Pentameter. Zum Ueberfluss vergleiche man noch den entsprechenden Vers des Kritias: οὐ γάρ πως ἦν τοῦνομ' ἐφαρμόζειν

¹) Auf dieselbe Stelle aus den Elegien deutet ohne Zweisel Eustath. Il. 264, 20: "τοιοῦτον δὲ καὶ τὸ ᾿Αρχέλεως ἐν Τραχωίαις"; dass dabei irrthümlich statt ἐν ἐλεγείαις geschrieben ist ἐν Τραχωίαις, diesem Versehen liegt wohl eine augenblickliche Verwechselung von ᾿Αρχέλαος und Ἁχελῷος zu Grunde. In derselben Weise hat die Aehnlichkeit von Ὠρχίλοχος und Ἦχελῷος im Et. Gud. p. 339, 31 Irrung veranlasst.

eyeίφ, d. h. dem Pentameter, an dessen Stelle ja der Jambus betituirt ist. —

Das bei Erotian. 390 erhaltene fr. II "Χάριτες, αί χαραί, ς καὶ Σοφοκλῆς ἐν ἐλεγείᾳ" giebt zu keiner Bemerkung Anlass. - Etwas zweiselhaster Natur ist fr. III bei Harpokrat. u. ἀρχή, το es heist: ἀρχὴ ἄνδρα δείκνυσι, Δημοσθένης προσιμίσις ημηγορικοῖς Σοφοκλῆς μὲν σὖν ἐν ταῖς ἐλεγείαις Σόλωνός ησιν αὐτὸ εἶναι ἀπόφθεγμα, Θεόφραστος δ' ἐν τῷ περὶ αροιμιῶν καὶ ᾿Αριστοτέλης Βίαντος.

Ascherson hat im Philol. XXI S. 681 die Vermuthung ausesprochen, dass hier wohl eine Textesverderbniss des Harpokration der lückenhafte Wiedergabe der Quelle) vorliege, so dass nicht ne Stelle aus den Sophokleischen Elegien, sondern die bekannten erse aus der Rede des Kreon Antig. 175 ff. gemeint seien. ort ausgeführte Sentenz, die allerdings dem Sinne nach mit bigem Sprichwort übereinstimmt, sei vielleicht in alten Scholien af Solon zurückgeführt worden. Sicher ist, dass die Worte ρχή ἄνδρα δείχνυσι unmöglich so in einem Distichon vorgeommen sein können, möglich jedoch immerhin, dass auch in den legien dieser Gedanke vorkam und sogar ausdrücklich dem Solon igeschrieben wurde<sup>1</sup>). Mit Recht hat übrigens Leutsch (Philol. XI S. 77) den Versuch Schölls zurückgewiesen, der Schwierigkeit adurch auszuweichen, dass er die Worte er raig elegatg mit όλωνος verband. Es ist gar nicht einmal wahrscheinlich, dass ne Sentenz aus den Elegien des Solon genommen sein sollte; ie Notiz, dass Aristoteles und Theophrast dieselbe auf Bias zuickführen wollten, deutet an, dass sie vielmehr zu den s. g. icta septem sapientium gehörte, über deren Urheberschaft die nsichten immer schwankten.

Wir kommen zu dem letzten der erhaltenen elegischen Reste, r. IV, einem aus zwei Distichen bestehenden Epigramm, welches i mehrfacher Beziehung höchst merkwürdig ist. Es ist das Einige unter dem Erhaltenen, was die Lyrik des Sophokles einiger-

<sup>1)</sup> Um nur ein Beispiel des möglichen Zusammenhanges anzusühren, so enke man sich, dass Sophokles etwa in seiner Elegie an Herodot auf seine evorstehende oder, je nachdem man sich die Chronologie denkt, angetretene trategie hinwies und dabei jene Sentenz, dass das Amt den Mann bewähre, irgend einer Weise — etwa eingeführt durch ein wis die Lóyos kort Zó-vos — scherzhaft erwähnte. Dies eine von vielen Möglichkeiten.

maßen zu charakterisiren geeignet ist; denn es ist allein vollständig und in sich abgeschlossen überliefert. Es zeigt auf der einen Seite eine Eleganz in der dichterischen Form, eine Gefälligkeit in der geschmackvollen Durchführung des Gedankens, wie sie durchaus dem Bilde, das wir uns von Sophokleischer Lyrik zu machen geneigt sind, entsprechen würde; es beruht aber anderseits, wie aus den einleitenden Worten des Hieronymos bei Athen. XII p. 604D, wo es aufbewahrt ist, und scheinbar auch aus seinen Inhalt selbst hervorgeht, auf einer so schmutzigen Veranlassung dass wir gern auf die Echtheit der Verse verzichten würden, un nur die Wahrheit jener Erzählung nicht mit in den Kauf nehmes zu müssen. Von diesem Gesichtspunkt aus, und allein von diesem, sind offenbar die Zweifel an der Echtheit des Epigramms laut geworden, so z. B. die Bergks, wenn er sagt: "Hieronymus peripateticus, ex quo Athenaeus haec descripsit, non videtur satis locuples testis esse; quare si quis et narratiunculam fictam et epigramma hoc subditicium censeat, haud adversabor " (a. a. 0. <sup>3</sup>S. 573).

Man könnte diese Bedenken auf verschiedene Weise zu entkräften suchen, z. B. dadurch, dass man den Unterschied zwischen den antiken und modernen Sittlichkeitsprincipien hervorhöbe oder dass man die mancherlei und z. Th. allerdings besser bezeugten ähnlichen Züge aus dem Leben des Sophokles als Entlastungszeugen für unsere Stelle heranzöge. Beides würde viel Berechtigung haben; indess hoffe ich auf einfachere Weise die Schwierigkeit so zu heben, dass selbst für den strengsten Sittenrichter kaum ein Bedenken zurückbleibt.

Betrachten wir zu diesem Zwecke die überlieserten Verse an sich, d. h. ohne den Commentar des Hieronymos. Sie lauten:

"Ηλιος ήν, οὐ παῖς, Εὐριπίδη, ὅς με χλιαίνων γυμνὸν ἐποίησεν τοὶ δὲ φιλοῦνθ' ἐτέραν Βορρᾶς ὡμίλησε τοὺ δ' οὐ σοφός, ὅς τὸν Ἐρωτα, ἀλλοτρίαν σπείρων, λωποδύτην ἀπάγεις.

Hier muss zunächst in die Augen fallen, dass auch nicht der geringste Anlass in dem Epigramm selbst gegeben ist, weshalb man  $\pi\alpha i g$  als Masculinum fassen müsste; denn jenes  $\partial g$  und  $\chi \lambda \iota \alpha \iota \nu \omega \nu$  im ersten Verse kann sehr wohl zu  $\eta \lambda \iota \iota o g$  allein construirt werden, zu dem es ja dem Sinne nach enger gehört. Ja,

mich dünkt, wir müssen sogar παῖς nothwendig als Femininum fassen, wenn anders das im zweiten Verse folgende ἐτέραν, das doch eine πρώτη voraussetzt, einen vernünftigen Sinn haben soll. Eben jenes missverstandene ος nun gab den Anlass, παῖς masculinisch zu nehmen; dass alsdann aber ἐτέραν unpassend sei, scheint schon der Schreiber des cod. B gefühlt zu haben, welcher, freilich unmetrisch, dafür ἐταῖραν setzte.

Dem Gelegenheitsgedichte liegt also allerdings ein bestimmtes erotisches, aber nach den Begriffen jener Zeit höchst unverfängliches Abenteuer zu Grunde oder ist dem Dichter wenigstens von Euripides vorgeworfen worden 1); ein Abenteuer, dessen Einzelheiten außerhalb des Bereichs unserer Vermuthungen liegen, das aber himmelweit von ener Erzählung des Hieronymos verschieden Wir haben somit auch hier den in der gewesen sein kann. griechischen und römischen Litteratur so oft wiederholten Fall, dass die Willkür späterer Scribenten an missverstandene oder absichtlich missdeutete Dichterstellen ihre eignen Erfindungen knüpft. Hier hat sich durch diese Fiction aus einem verhältnissmäßig unschuldigen Liebesabenteuer, dessen gleichen z. B. bei den römischen Elegikern auf jeder Seite zu lesen ist, eine Ungeheuerlichkeit gebildet, wie sie sich kaum in der alten Komödie größer findet.

Im Uebrigen dürste gegen das Epigramm kein stichhaltiger Grund zur Verdächtigung vorgebracht werden können; auch ist dies meines Wissens bisher nicht versucht. Dass der in demselben so geistreich verwandte  $\alpha \bar{l} \nu o c$  von Helios und Boreas (s. Aesop. sab. 82 ed. Halm. Babr. 18) jener Zeit wohl bekannt sein konnte, lehrt ein Blick auf die Geschichte der äsopischen Fabel. Bereits Archilochos verwandte gern  $\alpha \bar{l} \nu o c$  in seinen Gedichten; vgl. fr. 39. 86. 89. 118. 131. 143; in gleicher Weise begegnen wir denselben bei Zeitgenossen des Sophokles, z. B. bei Herodot (so I 141; vgl. II 134) und Aristophanes (av. 471 ff. pax 129 u. ö.). Bekannt ist, welchen Werth Sokrates auf die äsopische Fabel legte

zwischen Sophokles und Euripides kann die Echtheit dieses Epigramms übrigens keine Stütze sein. Die launige und witzige Behandlung dieser Replik setzt voraus, dass auch die Vorwürse des Euripides in ähnlichem Tone und frei von Gehässigkeit, vielleicht ebenfalls im Epigramm, vorgebracht waren. Vgl. auch Bergk praes. Soph. S. XIX.

(Plat. Phaed. p. 60 B. Phaedr. p. 259 A). — Wie im ersten Distichon der αἶνος, so ist im zweiten ein Wortspiel mit großer Anmuth durchgeführt: auf der doppelsinnigen Bedeutung von ἀλλοτρίαν σπείρων beruht der scherzhafte Vorwurf der Inconsequenz, den der Dichter gegen Euripides erhebt: non sapienter agis, qui, cum agrum alienum conseras, i. e. ipse rem alienam tibi vindices, Amorem rapinae coarguis. Das Anstößige, welches in diesem Bilde. liegt, ist nur für unser modernes Gefühl verletzend; denn gerade dieser Tropus ist auch in den Sophokleischen Tragödien nicht selten; man vergleiche z. B. Trach. 31 ff. Oed. Rex 1097 ff.

Wir werden unter diesen Umständen keinen Anstand nehmen dürfen, in diesem Epigramm ein echtes Erzeugniss Sophokleischer Lyrik zu sehen, und wir werden dem Hieronymos seine Fabelei, beziehungsweise seine Leichtgläubigkeit um dieses Geschenks willen, das wir derselben danken, gern verzeihen.

H. ZURBORG.

## TUDIEN ZUR GESCHICHTE VON KORINTH.

In einer allgemeinen Geschichte der Hellenen ist es schwer. er Fülle des Lebens, welche in den Einzelstaaten vorhanden war. nigermaßen gerecht zu werden; nirgends schwieriger als bei orinth. Denn hier ist das Missverhältniss zwischen einheimischer ulturentwickelung und äußerem Erfolg am größten. nd viele derjenigen Ideen zu Hause, welche sich im hellenischen olksleben am wirksamsten erwiesen haben, so die Idee der Thassokratie in Form einer weitzerstreute Küstenplätze zusammenssenden Reichsbildung. Das ganze Colonialwesen, die höhere inanzpolitik, welche sich in der Ordnung des Geldwesens und der inrichtung eines Census bewährt, die öffentliche Pflege der Kunst ad Industrie - dies Alles sind Ideen der Korinther, welche üher als die andern Städte des Mutterlandes aus den engen antonalbeziehungen herausgetreten sind, nach allen Seiten angend, bahnbrechend und einflussreich. Denn wo Sparta eine atschlossene Politik gezeigt hat, beruht es auf ihrem Anstofs: e haben Athen zu Fall gebracht, sie haben den peloponnesischen und, den sie zusammenhielten, auch wieder gesprengt. Aber sie iben den Erfolg nie auf die Dauer für sich gehabt. Ihre Trieren iben fremde Staaten groß machen helfen, ihre Colonien sind die tützpunkte feindlicher Mächte geworden; die großen Erfindungen. e Pindar an der Stadt des Sisyphus rühmt'), sind bei andern ir Vollendung gediehen; die Baukunst, die Plastik, der Dithy-Sie sind überall zurückgedrängt, überflügelt und in chatten gestellt, und damit ist ein wichtiges Stück hellenischer olksgeschichte verdunkelt worden. Deshalb ist es eine schwierige,

<sup>1)</sup> ἀρχαῖα σοφίσματα Ol. XIII.

aber anziehende Aufgabe, dem korinthischen Staatswesen in seinen wichtigsten Beziehungen etwas sorgfältiger nachzuspüren.

Die eigenthümliche Entwicklung des griechischen Volksleben in Korinth hängt wesentlich damit zusammen, dass hier eine phönikische Einwanderung in besonderer Stärke stattgefunden hat. Das bezeugt die sidonische Astarte auf Akrokorinth, der tyrische Melkart auf dem Isthmus; das verräth sich in der uralten Purpurund Teppichindustrie, in der Rührigkeit und Vielseitigkeit der Bevölkerung und in dem das öffentliche Leben durchdringenden kaufmännischen Elemente; denn auch die anderen Staaten zu gewährende Bundeshülfe wurde in Form eines Geldgeschäfts eingekleidet1). Auch die Kriegsschiffe sollten als ein zinstragendes Kapital angesehen werden. Im phonikischen Blut wurzelt der weltbürgerliche Sinn, durch den sich Korinth von allen anderen Staaten unterscheidet, so wie die Verläugnung des Nationalsinns, wie sie sich am schärfsten darin kennzeichnet, dass von den Regenten der Stadt mit hellenischer Jugend ein schmählicher Handel an den Hof von Sardes getrieben werden konnte<sup>2</sup>).

Der centralen Stellung, welche Korinth seit ältester Zeit im geistigen Leben des Volks hatte, verdanken wir die Kenntniss seiner ältesten Geschichte. Denn von keiner Griechenstadt haben wir aus dem achten Jahrhundert so mannigfaltige und wohlbezeugte Kunde. Sie stammt von der damals in Korinth blühenden Dichterschule, und die geringfügigen Ueberreste derselben sind, wie Wilisch in seiner Abhandlung über die Fragmente des Eumelos mit Recht hervorgehoben hat, inhaltreich genug, um uns erkennen zu lassen, wie sich zu seiner Zeit der Gesichtskreis und die Thätigkeit der Korinther nach allen Seiten rasch erweitert hat.

Eumelos bezeugt einerseits die binnenländischen Beziehungen der Stadt, indem er die Sagen Arkadiens in den Kreis seiner Dichtungen hereinzieht und den Messeniern das Processionslied dichtet, durch welches sie in die Festgemeinschaft des delischen Apollo eingeführt werden. Andererseits sind ferne überseeische Plätze und Landschaften mit der städtischen Sage verwoben. Acheloos und Peirene sind eng verbunden, die Heroengestalten von Iolkos sind am Isthmus einheimisch und die Nordgestade des Pontus spielen in den Dichtungen schon eine hervorragende Rolle.

<sup>1)</sup> Herod. VI 89. 2) Herod. III 48.

Den ersten Anstoss zu seinen überseeischen Beziehungen hat Korinth, so viel wir sehen, von Euboia erhalten. Denn überall, wo wir auf nahen oder fernen Küsten korinthische Pflanzorte finden, in Aetolien, in Korkyra, in Thrakien, in Illyrien bis zu den Akrokeraunen hinauf¹), begegnen wir älteren Ansiedlern aus Euboia. Chalkis war die Hauptstation für Kupferbetrieb und Purpurindustrie an der europäischen Seite des Mittelmeeres; ein Chalkis mit lelantischem Felde finden wir auch an der ätolischen Küste und Chalkidier waren es, die in Sparta den Dienst der 'Athena zum ehernen Häuse' gründeten.

Ueber Euboia sind die Korinther auch mit der asiatischen Welt in Verbindung gekommen. Wie alt aber die Beziehungen zwischen Korinth und Sardes waren, zeigen die lydischen Zeussagen bei Eumelos<sup>2</sup>); mit der Südküste Kleinasiens theilt Korinth die Bellerophonsage und auf einen Zusammenhang mit Milet lässt der Umstand schließen, dass auch dort ein Geschlecht der Bakchiaden vorhanden war<sup>3</sup>), welches neben dem der Aegiden eins der wanderlustigsten, weitverzweigtesten und einflussreichsten aller hellenischen Geschlechter gewesen ist.

So erklärt es sich, dass Seeleute vom korinthischen Isthmus sich an den milesischen Entdeckungsfahrten betheiligten, welche um 800 v. Chr., die Phantasie der Hellenen im höchsten Grade aufregten. Eine Menge neuer Namen kamen damals in Umlauf. Sinope, Phasis, Kolchis u. a. Der Borysthenes, welcher seit Umfahrung des Pontus das Interesse der Griechen vorzugsweise in Anspruch genommen hat, wurde seiner Wasserfälle wegen als der König der Ströme gepriesen. Namen und Sagen weit entlegener Gegenden wurden in Verbindung gesetzt. Die Argonautensage war durch korinthische Dichter am Isthmus eingebürgert und wie Korkyra gegründet wurde, zogen Iason und Medeia mit hinüber: Sinope wird des Asopos Tochter und von den drei Musen des Eumelos weist die eine, Achelois, auf das atolische Colonialland hin. Kephissis auf das nahe verbundene Böotien, Borysthenis aber auf die im Anschluss an die milesischen Fahrten bekannt gewordenen Stromländer am Pontus.

<sup>1)</sup> Paus. V 22.

<sup>2)</sup> Wilisch Zittauer Osterprogramm 1875 S. 20.

<sup>3)</sup> Hesychius v. Βακχιάδαι.

218

So sind die Gedichte des korinthischen Epikers ein Spiegel seiner Vaterstadt im achten Jahrhundert. Wir erkennen in ihr die Stadt, welche auf dem griechischen Continent zuerst aus dem engen Gesichtskreise des Einheimischen herausgetreten ist und sich zu einer Weltstadt erhoben hat. Einzig in ihrer Art durch ihre an zwei Meeren gelegenen, z. Th. künstlich gegrabenen Hafenbassins und durch ihre großartigen Schiffswersten hat sie der kühnen Gedanken durchgeführt, den Isthmus aus einer hemmenden Schranke zu einer Brücke zu machen, auf welcher die Schiffe durch eine sich immer mehr vervollkommnende Trajectanstalt mit ihren Ladungen von Meer zu Meer geschafft wurden, um dadurch die Stadt um so besser in Stand zu setzen, an dem beiderseitigen Seeverkehr vollen Antheil zu nehmen.

Suchen wir uns von der ersten Entwickelung griechischer Seefahrt und Colonisation eine deutlichere Vorstellung zu bilden, so werden wir eine zwiesache Periode unterscheiden müssen. Anfangs, so lange noch viel Gefahr und wenig Gewinn in Aussicht stand, war in den Auswanderungsplätzen jeder kecke Abenteurer willkommen, und die Züge hatten einen gewissen panhellenischen Charakter, wie er sich in den Sagen von den Argofahrern abspiegelt. Nach Sicherung der Meere und Gründung der ersten Pflanzstädte trat eine Trennung ein, indem die einzelnen Städte ihre besondern Gebiete und Handelsbeziehungen in Anspruch nahmen. An Stelle sporadischer Colonisation traten Gruppen von Colonien, welche sich gegen einander abgrenzten. Das deutlichste Beispiel geben Eretria und Chalkis. Die erstere Stadt hatte die Gegend von Pallene und den Athos als ihr besonderes Gebiet, die andere den Landstrich oberhalb Pallene 1). Es gab auch im Meere Demarcationslinien, wie wir aus dem Kriege zwischen Korinth und Korkyra sehen. Die Korkyraer schickten einen Herold an die Mündung des ambrakischen Golfs mit der Erklärung, jedes Vorgehen durch den Sund von Sybota als einen Kriegsfall anzusehen. So wurde das Cantonalsystem des Mutterlandes auch über den Continent hinaus ausgedehnt und auf das Meer verpflanzt.

In solchen Abgrenzungen musste der Keim von mancherlei Nachbarfehden enthalten sein. Dass der lelantische Krieg, in welchem Hellas zum ersten Male in zwei Waffenbunde aus einander trat.

<sup>1)</sup> Strabo 447.

ein solcher Handels- und Colonialkrieg gewesen sei, hat Dondorff zuerst mit richtigem Blick erkannt<sup>1</sup>).

Korinth konnte bei der Stellung, die es im achten Jahrhundert einnahm, an diesem Kriege nicht unbetheiligt sein; auf welcher Seite es stand, lässt sich nur durch Combination ermitteln. Wir wissen, dass es mit Chalkis durch Handel und Industrie so wie durch Pflege hesiodischer Poesie verbunden war. Wir sehen beide Städte in engem Anschlusse an Delphi colonisiren, und die Gleichzeitigkeit so wie die Nachbarschaft ihrer beiderseitigen Colonien zengt für ein gemeinsames Vorgehen. Denn man kann sich Gründungen wie die von Potidaia und Olynthos nicht anders vorstellen. als dass sie in gegenseitigem Einverständnisse vollzogen seien. Dasselbe gilt von Naxos und Syrakus, deren Nachbarschaft auch Holm als ein Zeichen von Handelsfreundschaft ansieht<sup>2</sup>). Chalkis in Aetolien ist ohne Zweifel auf dem Boden einer euböischen Niederlassung entstanden, an der sich von Anfang an korinthisches Volk betheiligt haben wird, so dass der Ort später leicht in den Besitz von Korinth übergehen konnte, denn es ist selbstverständlich und durch die Nachrichten des Ephoros bei Strabo<sup>5</sup>) über die Gründung von Naxos ausdrücklich bezeugt, dass die Chalkidier auch nicht-euböisches Volk zu ihren Ansiedlungen verwendet haben. Auf diese Weise haben sie die anderen Seeorte in die Thätigkeit der Colonisation hereingezogen, wie es ursprünglich die Phönicier mit den Hellenen gethan haben.

Wenn nun einerseits der nahe Zusammenhang zwischen Korinth und Chalkis wohl bezeugt ist, so wissen wir andererseits, dass in Korkyra, welches seit alter Zeit mit Eretria in Beziehung stand (man denke an die beiden nicht zufällig neben einander in Olympia aufgestellten Erzstiere des Philesios, deren einen die Korkyräer, den andern die Eretrier geweiht hatten 4), die Eretrier durch Korinth verdrängt worden sind und von dort nach Thrakien zogen 3). Aus diesen Ueberlieferungen erkennen wir also nicht nur, dass schon vor der Mitte des achten Jahrhunderts zwischen dem ionischen und dem thrakischen Meere ein lebhafter Verkehr

<sup>1)</sup> De rebus Chalcidensium. Berlin 1855.

<sup>2)</sup> Geschichte von Sicilien I 120.

<sup>3)</sup> S. 267. 4) Paus. V 27, 9.

<sup>5)</sup> Plut. Quaest. Gr. XI 9. Müller Corcyra p. 11.

tentand, sondern dass Korinth um dieselbe Zeit mit Eretria in behate stand, wie es die Colonisation der Chalkidier fördernd beschitete. Deshalb wird auch, wenn kein Grund vorliegt einen plotzlichen Umschwung anzunehmen, die Parteistellung Korintham einem zwischen Chalkis und Eretria ausgebrochenen Kriege nicht zweitelhaft erscheinen können.

Was nun die Zeit dieses Kriegs betrifft, so hat man aus den Urberheferungen vom König Amphidamas, welcher vauhazor für some Vaterstadt gefallen sein soll'), den Schluss ziehen wollen. dass dieses Ereigniss erst nach 665 v. Chr. angesetzt werden Aber wenn auch die Lesart richtig ist, für welche uovomuch mit großer Wahrscheinlichkeit empfohlen ist2), so ist doch em am Bord seines Schiffes kämpfender König noch kein Beweis un eine Flottenschlacht, wie sie nach Thukydides zuerst in dem genannten Jahre stattgefinnien but. Andrerseits hat man die Zeit des lelamischen kriege durwich bestimmen wollen, dass die Napseinien und nameatheit Perundros dabei betheiligt gewesen ann soil, wie dies die sorgid ligsen W. Vischer in seiner Anzeige von Rammonder Veccur. Switze der Ingel Eudoch ausgeführt hat? ther so where more reasonable is strong unter Theorems Names schaltenen Posteden, sas van som Lucerange van Kerinthos hanbest bere bewedig to ber teristantes essentischen Eries in eryearen was anches and for hestimming hermitigen. Ich mes case beare Britistes, that setted facil beitetten ten arrest wicht vor 1888 and among med ventem et med QL 31. 2 and congestioned hater misses and Jerry Literatureschichk Aw (except yild gouss)

the described resolvation of the neuron Executes defining and the second of the second executes and the second of the second of

Kunde und über so einzeln stehende Thatsachen, wie die Schlacht zwischen Korinth und Korkyra, genaue Nachricht haben. ist es doch nicht glaublich, dass Milet sich an einem hellenischen Kriege als Hauptmacht betheiligte, nachdem von der Landseite her die Angriffe der Lyder begonnen hatten; dies geschah aber schon unter dem ersten Mermnaden, also schon im Anfang des siebenten Jahrhunderts. In der Mitte desselben, in welche der lelantische Krieg fallen soll, finden wir gerade die Colonisation der betheiligten Staaten, Chalkis und Samos, in vollem Gange, was doch auf einen friedlichen Zustand schließen lässt, wo man Mannschaft und Schiffe zu Hause nicht nöthig hatte. Endlich muss ich gestehen, dass die dem König Amphidamas gehaltene Leichenfeier in Chalkis mit dem berühmten Wettkampfe, in welchem die homerische und die hesiodische Sängerschule gegen einander in Schranken traten, einen so alterthümlichen Charakter trägt, dass ich auch deshalb geneigt sein würde, den Krieg, in welchem Amphidamas gefallen ist, über das siebente Jahrhundert hinauszurücken, in eine Zeit, wo die epischen Schulen noch in voller Kraft bestanden.

Durch diese allgemeinen Erwägungen bestimmt in das achte Jahrhundert hinaufzugehen, finde ich für genauere Zeitbestimmung einen Anhalt in der Absendung des Ameinokles nach Samos, welche in den Schluss des achten Jahrhunderts fällt und auf die Betheiligung Korinths an damaligen Rüstungen und Kämpfen ein Licht zu werfen scheint. Denn wenn Korinth von der Technik des Trierenbaus, die auf seinen Schiffswerften als ein Staatsgeheimniss gehütet wurde, einem fremden Staate in so außerordentlicher Weise einen Vortheil zukommen lässt, wenn es seinen besten Techniker mit dem erforderlichen Personal hinüber schickt, um den Samiern korinthische Werften einzurichten und korinthische Kriegsschiffe zu bauen, so muss das doch in den politischen Verhältnissen seinen Grund haben; es war eine ungleich wirksamere Unterstützung als das Vermiethen der fünf Schiffe an Athen, um Aigina demüthigen zu helfen.

Der Patriciername Ameinokles bestätigt, was Herodot (2, 167) von den Korinthern sagt: ἥκιστα ὄνονται τοὺς χειφοτέχνας. Die edelsten Bürger schämten sich nicht des Gewinnes, den Handel und Industrie gewährten. Dass Ameinokles einer Familie angehörte, in welcher die Kunst des Trierenbaues zünstig war, scheint mir daraus hervorzugehen, dass schon bei früherer Gelegenheit ein

Ameinokles als Lehrer der Nautik bei den Athenern austritt (nach Eusebius bei Hieronymus zum Jahre 1248).

Die Sendung des korinthischen Schiffsbaumeisters nach Sames war ein Ereigniss, das bedeutend genug war, um in den Annalen der Stadt verzeichnet zu werden; Samos muss einer solchen Unterstützung damals besonders bedürftig, also bedroht oder im Kriegszustande gewesen sein. Samos stand aber im lelantischen Kriege den Eretriern gegenüber auf Seiten von Chalkis, das mit Korinth in alter Freundschaft stand, während die Eretrier um Ol. 11, 736 v. Chr. von Korinth aus Korkyra verdrängt wurden. Steht also nicht Alles in ungesuchtem Einklange, wenn wir den Bau der samischen Trieren mit jenem Kriege in Zusammenhang bringen und dadurch erstens ein festes Datum für denselben gewinnen und zweitens die Worte des Thukydides, dass damals die ganze Griechenwelt in zwei Heerlager sich spaltete, in der Weise deutlicher machen, dass wir nun auf der einen Seite Milet und Eretria nennen konnen, auf der andern Samos, Chalkis und Korinth, welches bei seiner damaligen Machtstellung unmöglich neutral bleiben konnte, wenn es auch vielleicht damals schon die Politik verfolgte, mehr hinter der Scene thätig zu sein, als mit entschlossener Tapferkeit vorzugehen.

Wenn Thukydides unmittelbar darauf die erste Seeschlacht erwähnt, so geht schon daraus deutlich hervor, dass jener Schiffsban in Samos, welcher die Insel gegen Milet zu schützen berufen sein mochte, nicht zu Flottenschlachten führte, und zu den charakteristischen Kennzeichen für die Epoche des lelantischen Krieges gehört in erster Reihe unzweifelhaft dies, dass es ein Krieg zwischen Seestaaten war, der nicht zur See entschieden wurde, sondern durch Landkämpfe bei den Mutterstädten und in den Colonien; ja es wird ausdrücklich bezeugt und zwar von Aristoteles¹), dass es Reitergefechte gewesen seien, welche in der Fehde zwischen Chalkis und Eretria den Ausschlag gegeben hätten; eine Ueberlieferung, welche einen neuen Beweis dafür liefert, dass die lelantische Stadtsehde einer älteren Zeit angehört, einer Zeit, wo die Geschlechterherrschaft noch unerschüttert war.

Der lelantische Krieg war eine Krisis der hellenischen Verhältnisse, welcher keine Stockung folgte, sondern lebendiger Fortschritt.

<sup>1)</sup> Polit. p. 148, 19.

Für Korinth waren die Folgen entschieden günstig. Ihre idersacher, die Eretrier, mussten sich aus Korkyra und anderen ätzen zurückziehen. Wir dürfen voraussetzen, dass um diese it Keos, Andros, Tenos unabhängig wurden. Es entwickelte sich erhaupt im Archipelagus eine freiere Bewegung. So gingen von wos wiederholt Züge nach Thasos, der des Archilochos um 688 Chr. 1). Ein Menschenalter später gründeten die Andrier Akanes und Stageira; wahrscheinlich ist auch Potidaia in der Zeit itstanden, da die Eretrier auf der thrakischen Küste an Macht rloren hatten 2).

Von dem lebhafteren Verkehr zwischen den Staaten diesseits id jenseits des Meers zeugt besonders die Uebertragung iatischer Münzwährungen auf europäischen Boden; eine Thatche, welche, wie die neueren Forscher auf dem Gebiete der anten Münzgeschichte wohl einstimmig urtheilen, nach 700 v. Chr. folgt ist, also in die Zeit fällt, welche dem großen Kriege, wie r ihn ansetzen, folgte.

Merkwurdig ist nun, wie wir auch hier einen Gegensatz den, welcher der politischen Parteiung entspricht, eine doppelte römung im Münz- und Gewichtswesen, einen zwiefachen Ausngspunkt; einerseits das Goldgewicht von Phokaia, andererseits s babylonische Silbertalent.

Das Goldtalent muss sehr früh an diejenige Küste gebracht orden sein, welche allen Kennzeichen nach der älteste Sitz nes selbständigen Betriebes von Seehandel und Industrie in uropa gewesen ist, weil der Name des 'euböischen' Talents die Igemeine Bezeichnung des Goldgewichts war, und dieser Sprachtbrauch muss sich, wie ich folgern zu dürfen glaube, in einer it festgestellt haben, da die beiden Hauptstädte der Insel noch cht in Feindschaft mit einander standen; sonst würde das Talent ich einer der beiden Städte genannt sein und es würde überunt kein gemeinsam euböischer Münzfus zu Stande gekomen sein.

Die Uebertragung des asiatischen Silbergewichts ist viel hwieriger nachzuweisen und wir können nur soviel mit Sichereit erkennen, dass Milet, die Königin der Meere im achten Jahr-

<sup>1)</sup> Gelzer im Rhein. Mus. 1875 S. 251.

<sup>2)</sup> Heinze de rebus Eretriensium p. 27.

hundert, ein Centrum der vom babylonischen Silbergewicht herstammenden Münzprägung gewesen ist, welche aus dem Silber eine neue Geldeinheit entwickelte und sich sehr geschickt auch zu den phönikischen Shekel zu stellen wusste.

wiech

eler

reil

316

450

Ĭ

ź

Man hat sich gewundert, dass Korinth sich nicht an Milet angeschlossen habe'). Wenn wir aber die Parteistellung der griechischen Staaten im achten Jahrhundert ins Auge fassen, kan dies nicht befremden. Denn in den Münzverhältnissen spiegeln sich die politischen. So ging z. B. Korkyra, nachdem es von Korinth abgefallen war, auf einen anderen, den äginäischen, Münzfuß über. Es wird daher auch nicht zufällig sein, dass wir unter den europäischen Städten, die dem Silbergewicht folgen, von Anfang an Aigina finden.

Die Art des Anschlusses ist noch nicht völlig aufgeklärt. Mommsen und Brandis haben verschiedene Ableitungen aufgestellt; gegen die sehr künstliche Theorie des Letzteren hat Hultsch in seiner Anzeige des Brandisschen Buchs (Litt. Centralblatt 1867 S. 498) nicht unbegründete Bedenken erhoben. Zweifellos aber ist die Herleitung vom babylonischen Silbertalent, und die nahe Beziehung zwischen Milet und dem Gebiete des äginetischen Münzfußes spricht sich auch in der Thatsache aus, dass Milesier in der Zeit des Alyattes, der Sicherheit ihrer eignen Verhältnisse misstrauend, nach dem Peloponnes kamen und dort ihre Schätze, zu Silber gemacht, anlegten, wie Herodot VI 86 berichtet<sup>2</sup>).

Es ist also gewiss nicht unwahrscheinlich, dass in jenem Kampfe, welcher das gesammte Griechenvolk entzweite, die Aegineten auf Seite von Milet und Eretria standen, wie wir andererseits Aigina und Korinth, die natürlichen Rivalen, von Anfang unserer geschichtlichen Kunde an in nachbarlicher Spannung und feindlichem Gegensatze finden.

Für die Aneignung des Goldfusses war Chalkis, dessen Verhältniss zu Korinth wir oben besprochen haben, gewiss das Vorbild, und es ist also auch für die korinthischen Verhältnisse eine Frage von geschichtlichem Interesse, ob uns von alteuböischem oder chalkidischem Gelde außer dem Namen etwas erhalten ist.

Nach der gewöhnlichen Ansicht nicht; aber es fragt sich, ob

<sup>1)</sup> Kenner Anfänge des Geldes S. 93.

<sup>2)</sup> Vgl. Kenner S. 69. Brandis S. 111, 178.

diese Ansicht die richtige ist, und ich benutze die Gelegenheit, hier die Meinung auszusprechen, die sich mir bei Erwägung der altgriechischen Münzfuße ergeben hat, dass nämlich die sogeranten Wappenmünzen, welche man jetzt allgemein Athen zuschreibt, als euböisches Geld anzusehen sind; eine Ansicht, die ich wenigstens mit einigen Gründen hier vorläufig zu unterstützen versuche.

Der Fundort der Münzen ist nicht beweisend. Dass viel chalkidisches Geld in Athen gefunden worden ist, kann nicht befremden; es sind aber auch außerhalb Attica viele dieser Münzen gefunden; namentlich in chalkidischem Colonialgebiete.

Gegen Athen spricht aber mancherlei. Erstens ist es doch sehr unwahrscheinlich, dass die durch Solon geregelte Münze mit einer solchen Mannigfaltigkeit von Typen begonnen haben sollte. Wo finden wir dafür ein Analogon in der Geschichte griechischer Stadtmünzen, und wie sollte gerade durch ihre Unordnung sich die athenische Münzreform auszeichnen? Ich denke, der zerfahrene Charakter, welchen das Münzwesen zeigt, dem die 'Wappenmünzen' angehören, mit ihren verschiedenartigen Bildern (Gorgoneion, Pferd, Eule, Rad), deren keines den Athenern vorzugsweise eigen ist, passt viel mehr für eine Insel, auf welcher verschiedene Städte nach einem Fuße münzten.

Zweitens ist es mir undenkbar, dass Peisistratos eine von Solon geordnete Münze so vollständig sollte umgeworsen haben, da er ja die solonischen Einrichtungen überall ehrte und schonte. Ferner ist es schwer zu begreisen, wie in der (auch nach Hultsch S. 152) kurzen Zeit zwischen Solons Gesetzgebung und Peisistratos eine solche Menge von Münzen geprägt sein sollen, wie sie, nach den Ueberresten zu schließen, in Curs gewesen sein muss; und endlich bleibt es unbegreislich, wie es gekommen sein sollte, dass die Einsührung der Münze in Athen so bestimmt und ausschließlich auf Solon zurückgeführt wird, wenn die Feststellung der dauernden und für Athen allein charakteristischen Typen aus der Tyrannis stammen sollte.

Sind die Wappenmünzen nicht athenisch, so müssen sie einer in Mittelgriechenland angesehenen und einflussreichen Handelsstadt angehören, welche früh den Goldfuß angenommen hat und ein ansehnliches Handelsgebiet besaß, ohne dasselbe ausschließlich zu beherrschen. Das passt aber durchaus auf Chalkis und die

15

cuboischen Städte. Solons ganze Finanz- und Münzoperation begreift sich aber um so leichter, wenn schon vor seiner Gesetgebung auf Goldfuß geprägte Münzen in Athen cursirten.

Ist die angedeutete Vermuthung richtig, so tritt uns die game Uchermittelung asiatischer Münzfuße nach Europa nach den veschiedenen Stationen fasslicher entgegen.

Damit soll aber nicht gesagt sein, dass Korinth sich unmittelber der chalkidischen Prägung angeschlossen habe, wie es seinen Gewichtfuß von dort entlehnt hat. Denn wenn man die Werthaudrucke des chalkidisch-attischen Fußes mit den korinthischen zesammenstellt (Mommsen Röm. Münzwesen S. 62), so erkennt magleich einen durchgehenden Gegensatz, und es ist unzweifelbaß, dass Korinth auf selbständigem Wege an asiatische Währung zegehnungt hat; wie es auch von Kyrene vorausgesetzt wird, und von Lykien, wo nur Silber geprägt wurde mit Berücksichtigung des persischen Geldes.

Unter den hervorragenden Seeplätzen Asiens hat Samos in alter Zeit nur Gold (echtes und legirtes geprägt nach phokäischen Fulse. Die Theilstücke von 2.70 stehen der korinthischen Drachne sehr nahe; an beiden Orten ünden wir Prittelung und Sechstelung (Brauchs S. 176), und wenn wir hier, wie auch wahrscheinlich ist, einen Auschluss Korinths an Samos erkennen, so würden sich also dieselben Partegenppen, wie sie sich im Sekantischen Kriege zeigen, auch in der Geschichte des Münzwesens nachweisen lassen.

Nebmen war also russummen, was such aus dem Bruchstücken des Byos an historischen Lugen gewinnen liest und was sich von den an die Leu des behandschen Kriegs inschließenden Ueberbeiterungen weder russummenfligen liest, so wirt uns Korinth nach seiner geschichtlichen Bedeutung wihrend des nehmen und siehenten lährbanderes, wie mit benken in lebensvolleren Litgen entgegen.

korani ze die geborene Bandeissanit. Lie solaine findet 6 semen Berut inem, die matonalen begenstize mit Villenschrinningen in dierwinden; es erkennt den Berut bereitsminden in der Vermiteiung von Liendland und Morgeniand, und zwei mehr zu, dies is wie Kyrene und viese indieren Handeisplätze die mit der schwankend beid nach verschiedenen Fulsen emittet vondern is zing semen augenen Weg. 1908sant in Filis und Types

<sup>1</sup> Van. L. Müller Numismanque le Increme hirrune l' 1291.

wie der Orient, aber zugleich mit ächthellenischem Umblick und vorschauender Klugheit. Korinth erkannte früher als die übrigen Handelsstädte den großen Vortheil bei allen Berechnungen, wenn beide Edelmetalle auf gleichen Fuß ausgemünzt werden.

Die entschlossene und glückliche Initiative Korinths im Geldwesen ist kein einzeln stehendes Symptom seiner hohen politischen Bildung. Wie es als Handelsstadt die beiden Weltheile vermittelte. indem es in griechischem Silber das Gold Asiens und das italische Kupfer auszugleichen wusste, so hat es auch die im eignen Volke herrschenden Gegensätze zu überwinden und über die Einseitigkeit der einzelnen Stämme griechischer Nation hinauszugehen gewusst. Indem hier den dorischen Stämmen fünf andere zugeordnet wurden, geschah dies, um eine Bevölkerung verschiedener Herkunst und bürgerlicher Stellung zu gemeinsamen Staatszwecken und namentlich zur Vertheidigung des Staats heranzuziehen. können also mit Sicherheit annehmen, dass damit eine Gliederung der Bürgerschaft nach Massgabe ihrer Leistungen für den Staat verbunden war und dass hier ein timokratisches Klassensystem ausgebildet worden ist, welches für Rom und Athen massgebend teworden ist, ohne dass der Stadt, welche das Vorbild gegeben at, die gebührende Anerkennung zu Theil geworden ist. Nur in e Nachricht ist uns über diese vorbildliche Stellung Korinths rhalten, aber eine schwer wiegende. Denn wenn die finanziellen irafte des Staats so genau erwogen und die Leistungen so zwecknässig vertheilt waren, dass die Erhaltung der Kriegspserde auf lie Häuser der Witwen und Waisen angewiesen war<sup>1</sup>), so zeugt lies von einer sehr feinen Durchbildung timokratischer Verfassungsormen, welche wahrscheinlich nicht bloß in Rom, sondern auch n Athen, das in so vielen Punkten Korinth gefolgt ist, Nachhmung gefunden hat.

Auch darin hat sich Korinth über die an andern Orten herrschenden Einseitigkeiten und beschränkten Standpunkte erhoben, lass es den Gegensatz zwischen Geburtsadel und Capital zu überwinden wusste.

Auf der einen Seite geht durch das korinthische Verfassungsleben ein entschieden aristokratischer Geist. Die Strenge in Ertheilung des Bürgerrechts war allgemein bekannt und Pheidon,

<sup>1)</sup> Cic. Rep. II 20.

einer der ältesten Gesetzgeber der Hellenen, wollte nicht nur die Größe der Grundstücke, sondern auch die Zahl der Bürger unverändert erhalten wissen. Darum wird Korinth noch von Pindar als ein ehrwürdiger Sitz alter Eunomie gepriesen. hat die Sprödigkeit des peloponnesischen Adels in Beziehung auf Der ganze Staat Handel und Gewerbe hier nicht bestanden. hatte einen kaufmännischen Charakter; seine Trieren wurden verpachtet, die Altbürger nahmen als Rheder und Capitalisten an allen Unternehmungen Theil und nicht nur die amtliche Beaufsichtigung der Werste, sondern auch die darauf bezügliche Wissenschaft und Technik war, wie wir oben sahen, in den Händen des grundbesitzenden Adels, Weil also die Macht des Capitals hier nicht so plötzlich zum Durchbruch kam, wie in den andern Halbinselstädten, so hat dieselbe auch keinen Umsturz der Verhältnisse hervorgebracht.

Bei der weisen Ausbildung timokratischer Institutionen erhielt sich die alte Geschlechterherrschaft als Plutokratie, und die kluge Finanzpolitik, wie sie sich in der Münze zeigt, trug wesentlich dazu bei, den in den Händen des Geschlechtsadels liegenden Sechandel möglichst zu fördern und ergiebig zu machen. Ein ausgedehntes Nachbarland und eine große Reihe überseeischer Plätze war mit Korinth zu einem Handelsgebiete verbunden. Um die Mitte des siebenten Jahrhunderts ist die korinthische Drachme in Achaja herrschend und vor 600 in den Städten Unteritaliens. So hat Korinth zwischen S00 und 600 v. Chr. seine Lage am griechischen Doppelgolfe auszubeuten gewusst.

Diese in ihrer Art einzige Lage hatte aber auch ihre Schattenseiten.

Die Lage in dem innersten Winkel des Meers machte es allerdings möglich mit Hülfe des Diolkos die beiden großen Golfe zu einer Wasserstraße zu vereinigen, indem der Traject beinahe einen Kanal ersetzte. Aber dem Nachtheile konnte Korinth sich nicht entziehen, dass die freien und weiter hinausgelegenen Inselund Küstenstädte seine überseeischen Verbindungen beeinträchtigten und ihm gefährliche Concurenz machten; vor allen anderen Aigina-

Die Aegineten, von Aufang an mehr auf Waarenhandel und Transportgeschäft als auf Colonialpolitik gerichtet, entzogen den Korinthern den peloponnesischen Markt. Nachdem die Schifffahrt aufgehört hatte, die Sunde und Golfstraßen aufzusuchen und das offene Meer zu meiden, umfuhren sie die Vorgebirge der Halbinsel und legten von den Hafenplätzen Waarenstraßen in das Innere an, um das arkadische Hochland mit auswärtiger Industrie zu versorgen. Die Ueberlieferung von dem Arkaderkönig Pompos und seinem Sohne Aiginetes bezeugt diese Handelsfreundschaft, die sich auf Kosten Korinths, des natürlichen Emporions der Halbinsel, festsetzte<sup>1</sup>). Aigina wurde immer gefährlicher, seit es um die Mitte des sechsten Jahrhunderts durch gleiches Geld und Gewicht mit dem Peloponnes verbunden wurde und eine ansehnliche Seemacht gründete, eine Macht, mit der es in Kreta siegreich auftreten konnte. Korinth schloss aus Feindschaft mit Aigina enge Freundschaft mit Athen und unterstützte es, um durch Athen Aigina zu demüthigen<sup>2</sup>).

Was im östlichen Golfe niemals zu erreichen war, wurde im jenseitigen mit aller Energie erstrebt und unter günstigen Verhältnissen auch bis zu einem gewissen Grade glücklich erreicht. Krisa, ursprünglich der Hauptconcurrent, trat als Seehafen zurück und Korinth hatte den Vortheil sich nun nach dem Vorgange von Chalkis um so enger an Delphi anschließen zu können. Die altchalkidischen Plätze an der Nordküste fielen Korinth von selbst zu, eben so die phonikischen Küstenorte, wie Bulis. Die Achelooslandschaft wurde eins mit Korinth und der Stromgott zum Vater der Stadtquelle Peirene gemacht. Denn man kann die der älteren Zeit angehörigen Erwerbungen daran erkennen, dass sie in der poetischen Sage einen Ausdruck gefunden haben, wie man auch aus der Ausbreitung korinthischer Sagen einen Massstab für die Zeitfolge der auswärtigen Unternehmungen entnehmen kann; so z. B. aus der Uebertragung der Argonautensage nach Korkyra: eine Uebertragung, welche aber deshalb noch nicht nach 735 v. Chr. zu setzen ist<sup>3</sup>), denn die Verbindungen zwischen Korinth und Korkyra reichen natürlich in eine höhere Zeit hinauf.

Ich versuche, von der Thätigkeit Korinths in den westlichen Meeren einige Hauptzüge zusammenzustellen.

So lange die Bakchiaden herrschten, waren es noch Parteiinteressen, die bei der Colonisation wirksam waren, und die bei Diodor wie Timaios erhaltenen Nachrichten<sup>4</sup>) über Archias und

<sup>1)</sup> Pausanias VIII 5, 8. 2) Her. VI 29. 3) Wilisch S. 37.

<sup>4)</sup> W. Müller De Corcyraeorum republica p. 13.

230 CURTIUS

Chersikrates weisen darauf hin, dass man missliebig gewordene Mitglieder des herrschenden Familienkreises, deren Bleiben in der Stadt für die Oligarchie gefährlich schien, auf diese Weise aus der Stadt entfernte. Die Folge war, dass die städtischen Parteikämpfe in die Colonien übertragen und der feste Zusammenhang gefährdet wurde, wie sich dies bei Korkyra am frühsten bewährte.

Mit dem Sturze der Bakchiaden wurde die Colonialpolitik nach dem dynastischen Interesse des regierenden Hauses mit größten Nachdruck fortgeführt. Korinth hatte mit Argos und Sparta gebrochen und war, ohne Zusammenhang mit dem Binnenlande, gans auf die See angewiesen. Korkyra wieder sicher zu machen war einer der wichtigsten Zielpunkte der Kypseliden, und wenn wir die zerstreuten Traditionen über Korinths Pflanzstädte zusammenstellen, so ergiebt sich, dass die wichtigsten derselben, namentlich Leukas, Anaktorion, Ambrakia, Epidamnos, Apollonia wirklich der Tyrannenzeit angehören, und dass bei drei von ihnen der Name des Periandros als des Gründers oder Neugründers ausdrücklich genannt wird. Mag nun auch der Ruhm des Letzteren auf Kosten seines Vorgängers übertrieben worden sein, namentlich von Plutarch, der ihm den Lobspruch spendet, dass, wenn Periandros früher zu Fall gekommen wäre, weder in Apollonia, noch in Anaktorion, noch in Leukas Hellenen wohnen würden 1): gewiss ist Periandros als derjenige anzusehen, welcher das korinthische Golonialwesen am vollkommensten organisirt hat, und es ist der Mühe werth den leitenden Gesichtspunkten nachzugehen.

Die dynastische Politik zeigt sich zunächst darin, dass jüngere Söhne des Tyrannenhauses in die Colonien gesandt werden, um dieselben zu hüten und zugleich die Regierung der Hauptstadt zu stützen. Wie der Pisistratide Hegesistratos in Sigeion angesiedelt wurde<sup>2</sup>), so der Kypselide Gordios in Ambrakia<sup>3</sup>); es waren gleichsam Secundogenituren, die in den abhängigen Ortschaften eingerichtet wurden.

Der zweite Gesichtspunkt war der reichsartige Zusammenschluss der zerstreuten Küstenplätze, die sich vom innersten Winkel des binnenländischen Golfs bis an die Grenze der insellosen Adria,

<sup>1)</sup> De sera num. v. 356.

<sup>2)</sup> Herod. V 94.

<sup>3)</sup> Vgl. Preller Aufsätze S. 431.

s dem Centrum hellenischer Wohnsitze bis in den Bereich yrischer Stämme durch die verschiedensten Zonen des Klimas er einen Erdraum von mehr als drei Breitengraden gegen Norden streckten.

Ueberblickt man diesen Raum, so erkennt man, wie geschickt is demselben die Stationen vertheilt waren, welche vom Isthmus s jenseits der Akrokeraunien eine Kette bildeten, zu gegenseitiger nterstützung so wie zu gemeinschaftlichem Zusammenhange mit ir Mutterstadt sest organisirt; durch Signalstationen sowie durch 'asser- und Landstraßen auf das Engste unter einander verinden.

Die alten Seestaaten suchten in ihrem Herrschaftsgebiete mer die beiden einander gegenüberliegenden Küsten zu berrschen. So auch die Korinther. Die terra firma Korkyra genüber, die nach dem Abfall der Insel an dieselbe verloren ng'), war ursprünglich korinthisches Gebiet; die Küstenstraße ir durch kleine Festungen geschützt und als Epidamnos gefährdet ir, schickte man unverzüglich auf dem Landwege Truppen bin²). Man sieht, dass dies eine gewöhnliche Praxis war, wenn r Seeweg der Jahreszeit wegen oder aus andern Gründen uncher war. Um den Seeweg kürzer und sicherer zu machen, irchstach man in der Tyrannenzeit den Isthmus von Leukas und festigte den Kanal, welcher den korinthischen Trieren einen ischätzbaren Richtweg nach der Mündung des ambrakischen eerbusens öffnete.

Da die korinthischen Staatsmänner die bedrohliche und unchere Beschaffenheit ihrer weitgestreckten Herrschaft nie verinnten, war es ein vorzügliches Augenmerk derselben, nicht bloß irch Gewalt zu herrschen, sondern durch friedliches Einverändniss mit ihren Reichsgenossen und ihren Nachbarn, den innenvölkern, welche die langen See- und Landstraßen jeden ugenblick gefährden konnten. Als kluge Kausleute wussten sie ch mit den Eingeborenen gut zu stellen und sie durch günstige andelsverträge an sich zu sesseln, so dass auch in kritischen eiten, als die Korinther mehr Unterstützung bedurften als geähren konnten, so wichtige Binnenplätze wie Oiniadai und die sämme der Aetoler und Epiroten in voller Treue verharrten 3).

<sup>1)</sup> Thuk. III 85. 2) Thuk. I 26. 3) Thuk. I 47.

Auch thaten sich die Korinther auf die Anhänglichkeit ihrer Pflanzstädte besonders viel zu Gute (μάλιστα ὑπὸ τῶν ἀποίκων
στοργόμεθα).

Ein besonderes Mittel zur Besetsigung des Insel- und Küstenreichs war die Vereinigung zwischen Mutterstadt und Colonien
zu neuen Gründungen. Dadurch sollten die verschiedenen Plätze
mehr und mehr mit einander verschmolzen und in eine gemeinsame Politik hereingezogen werden. Auch außerhalb ihrer eigentlichen Golonialgebiete suchten die Korinther, ganz nach Art der
Phometer, Theilnehmer für ihre Gründungen; so waren aus Eis
die Dysponiter zum großen Theile nach Epidamnos und Apollonia
ausgewandert; deshalb suchte und sand man auch später Unterstutzung in Klis für die gestährdete Pstanzstadt<sup>2</sup>).

An der Colonialpolitik der Tyrannen in Korinth gehört auch der Auschluss, den sie ebenso wie ihre Vorgänger, die Bakchisder, in Delphi suchten, um der Handelscolonie eine sacrale Weihe und den attalitischen Unternehmungen einen nationalen Charakter zu gebon. Im deutlichsten ist der Zusammenhang mit Delphi bei tpublichen, welches geradern eine Phanzung des Phoibos genannt wurd is eine Sacit, deren Manrtypus sch auch aus ihrem Verhältnis zu Delphi sie demen gestaht habe.

lund in den lerthesangen der Chinapen litest sich der Chiwhen my Neuman erhanner, we see suit in Korinth entwickelt here. No exceeded sub attitud wa animen Greekherrschifte as explose with the relative performed by the south for the senders as the two course enemies and fathering amountains are considered nature of America materials and material article to work to wed a deser Revolute the Country Distinct our Matterstall, the him seed midthwesternish intoll rout, in draw at their volta Riich von Ramer um Industri Salieren des Grundbestus one Sambalting to Silverschaf un beimabierer Lawrencen de timenance resident des desires des Landones 17.12.111161. के कार्यक्रमाउन स्थात एक महा हुनाव ते ज़ुकर क्रमा में क Rather in admitte Avaserative Sangestingers. Which we see des Warre 2000 a mant u is hirthin management and Poletrigingly, limited officers, resembly

Description of the State of the

Bei aller Klugheit und Energie, welche sich in der korinischen Colonisation offenbart und die ja auch eines außerordentthen Erfolgs nicht enthehrte, waren dennoch gewisse Schäden rhanden, die sich frühe geltend machten. Der Keim der Zwiescht, welcher schon zur Bakchiadenzeit in die Pflanzstädte überagen war, untergrub die Reichsgemeinschaft, deren Herstellung fenbar eine der Lebensaufgaben Perianders war. Die altphönikische axis, welche die Korinther wieder aufnahmen, mit nicht einamischem Volk zu colonisiren, hatte den schweren Nachtheil, elcher sich ebenfalls bei den attischen Colonien zeigte, die in rikleischer Zeit aus buntgemischtem Volke ausgesendet wurden. r Hauptschaden aber lag in der Unbotmässigkeit der Korkyräer, Ache schon vor den Perserkriegen den Korinthern an Seemacht erlegen und nur vorübergehend durch Periander wieder unterorfen waren. Hier scheiterte die kerinthische Colonialpolitik vollindig, und das Bestreben durch gemeinsame Colonisation die Be-Ikerungen zu verschmelzen hatte den entgegengesetzten Erfolg. orkyra machte auf Grund seiner starken Betheiligung an der Monisation den Korinthern die mutterstädtischen Rechte streitig id dieselbe Insel, welche das feste Bindeglied zwischen der iheren und der ferneren Städtegruppe werden sollte, wurde zu nem Keile, der, in das Colonialgebiet eingetrieben, die beiden alften desselben aus einander sprengte.

Nach dem Sturze der Tyrannis, welche eine bewunderungstrdige Energie aufgeboten hat, um den kühnen Aufbau des eiten Küsten- und Inselreichs zu vollenden, war es mit dem Beande desselben ein für allemal vorbei, und wir können in der rinthischen Colonialpolitik der folgenden Jahrhunderte nur die rschiedenen Mittel und Wege erkennen, welche versucht wurden, n von dem alten Besitze und Einflusse zu retten, was möglich ar, aber wir lernen daraus noch mancherlei über ältere Einchtungen korinthischer Politik und auch in dem, was die Korräer thun, können wir noch Züge des von Korinth ausgebildeten plonialrechts erkennen.

Korkyra sondert sich ab mit eigener Münze und eigenem segebiet; hundert Jahre nach dem Sturze der Kypseliden rechtet schon mit Korinth um Leukas, wobei Themistokles als Schiedschter aufgetreten sein soll.

Was die Münzen betrifft, so ist nicht zu bezweifeln, dass

Korinth ursprünglich für alle seine Colonien prägte und der Gedanke, die Einheit eines Handels- und Herrschaftsgebiets in gemeinsamer Münze zum Ausdruck zu bringen, ist. was die hellenische Welt betrifft, in Korinth zu Hause oder wenigstens von Korinth aus zuerst durchgeführt worden. Der Abfall von Korkyra bezeugt sich in der Errichtung einer eigenen Prägestelle und in dem Bestreben ein eigenes Münzgebiet zu Stande zu bringen.

Wie weit es möglich sein wird, in dem Vorrath korkyräischer Münzen die verschiedenen Stadien dieser geschichtlichen Entwickelung nachzuweisen, kann hier nicht untersucht werden, aber so viel ist sicher. dass schon in der Periode der einseitigen Prigung Korkyra mit eigenem Gepräge (der Kuh) auftritt, aber noch dem korinthischen Fusse treu bleibt; dann folgt die Reihe einseitiger Münzen (Statere, Drachmen, Triobolen) nach aiginäischen Fusse<sup>1</sup>, mit welchem die Insel sich dem peloponnesischen und kretischen Münzgewichte anschließt. In dieser Reihe erscheint auch schon die sternartig verzierte Rückseite, welche an kleinasiatische Vorbilder erinnert<sup>2</sup>1. Gleichzeitig tritt Korkyra mit Dyrrhachion und Apollonia in einen Münzverein und bildet im altkorinthischen Seegebiet einen Sonderbund, indem es sich für die nördliche Coloniengruppe in die Stelle der Mutterstadt eindrängt. um ihr dies ganze Gebiet immer vollständiger zu entfremden.

Damit hängt die schon oben erwähnte Absonderung des Seegebiets zusammen, wodurch der Sund von Sybota gleichsam zum Grenzpasse zwischen Koriuth und Korkyra gemacht wurde.

Was die innere Einrichtung der Colonien betrifft, so haben die Korkyräer auch da. wo sie die eigentlichen Gründer waren, sich ganz an die Mutterstadt angeschlossen, unter deren Auspicien die Ansiedelung erfolgte. Das lehrreichste Beispiel liefert die Verfassung von Epidamnos, wo die angesessene Bürgerschaft wie eine Handelsgesellschaft mit einem gemeinsamen Capitale auf gemeinschaftliche Rechnung arbeitete. Sie wählte jährlich aus der Mitte der angesehensten ihrer Mitglieder einen Commissar, den Poletes, welcher mit seinem Personal an Freien und Sklaven ins Binnenland reiste und den Markt besorgte, auf welchem die griechischen Manufacturen gegen die Naturproducte Illyriens umgesetzt

<sup>1)</sup> Brandis S. 139. 2) Brandis S. 174.

wurden '). Die ganze Colonie war wie eine Actiengesellschaft von Capitalisten, die den Großhandel als Monopol in ihren Händen hatten, und wie sehr dieser kausmännische Standpunkt der ursprünglich korinthische war, scheint sich auch dadurch zu bestätigen, dass bei dem Ausgebot, das in Korinth gemacht wurde, um Epidamnos neu zu bevölkern, die Peloponnesier ausgesordert wurden, sich entweder persönlich oder durch eine Geldzahlung bei dem Unternehmen zu betheiligen 2); die Ansiedelung wird also als eine vortheilhaste Capitalanlage betrachtet, wobei Alle ohne Standesrücksicht nach Maßgabe ihrer Einlage (ἐπὶ τῆ ἴση καὶ ὁμοία) gewinnen sollen.

Nachdem Korinths Seepolitik durch Korkyra den ersten Stofs erlitten hatte, zog um die Mitte des fünften Jahrhunderts ein zweites, schweres Unheil heran, das war die Ausbreitung der attischen Macht in den westlichen Meeren.

So lange Athen einer der Mittelstaaten war und nur dahin strebte zu Lande und zu Wasser freie Bewegung zu haben, war es Sparta gegenüber der natürliche Verbündete von Korinth. Denn die Korinther vertraten, wie es der Stellung einer Handelsstadt entspricht, die bei kleinem Landgebiete überseeische Besitzungen und weithin reichende Beziehungen hat, von Anfang an den Grundsatz der vollen Autonomie der Einzelstaaten und das Princip der Nichtintervention. Sie waren geborene Particularisten und entschieden gegen alle nur auf Kosten der Klein- und Mittelstaaten durchzuführenden Einheitsbestrebungen. Ihrer weltbürgerlichen Stellung und politischen Bildung wegen waren sie bei internationalen Fragen die berufenen Schiedsrichter und legten ihr Ansehen, soweit wir wissen, immer zu Gunsten der vollen Unabhängigkeit der Einzelstaaten in die Wagschale. So diente des Sosikles Einspruch dazu, den Athenern die volle Freiheit der Selbstbestimmung in einer Verfassungsfrage zu sichern3, und ebenso entschieden sie für Plataiai's Selbstbestimmungsrecht in Beziehung auf den Anschluss an Athen 4).

So wie aber Athen aus dem Kreise der Mittelstaaten heraustrat, d. h. seit Themistokles, schlug das Verhältniss völlig um, und nachdem Korinth wesentlich dazu geholfen hatte, Athen groß zu

<sup>1)</sup> Plut. Quaestiones Gr. 29. 2) Thuk. I 24.

<sup>3)</sup> Herodot V 92. 4) Herod. VI 108.

machen, trat en von jetzt ab seiner großstaatlichen Politik mit zäher Energie entgegen. Adeimantos war der entschiedenste Gegner den Themistokles, der auch in Colonialfragen gegen Korinthentschied 1). Die Bedeutung des themistokleischen Mauerbaus erkannte man in Korinth am klarsten und wir dürfen voraussetzen, dass neben den Aegineten 2) es vorzugsweise die Korinther waren, welche gegen Athen aufhetzten und die Theorie vom Isthmus als der natürlichen Grenze des eigentlichen Griechenlands ausbildeten.

Der alte Verbündete von Athen gegen Aigina schloss jetzt den Sonderbund mit Aigina gegen Athen. Er war das Vorspiel des peloponnesischen Kriegs und Korinth stand gegen seine Gewohnheit und gegen seine Neutralitätspolitik an der Spitze der Kriegspartei.

Es konnte nicht anders; denn durch den Beitritt von Megara zum attischen Bunde war die Brücke zum westlichen Meere in den Handen von Athen, und was für Sparta eine Frage der Macht und Ehre war, war für Korinth eine Lebensfrage; seine Existenz stand auf dem Spiele; denn, im eigenen Golfe eingeschnürt, von seinen Colonien abgeschnitten, konnte Korinth nicht bestehen. Darum musste es alle Kräfte anstrengen, so lange Athen noch durch einen unbesiegten Gegner in den eigenen Gewässern beschaftigt war; es musste Alles thun, um den Fall von Aigina zu verhuten, und zweitens in den eigenen Gewässern alle Maßregeln ergreiten, um seine gefährdete Machtstellung zu befestigen.

Von dem, was Korinth in ersterer Beziehung gethan hat, zeugen die Kampte bei Halieis, bei Kekryphaleia und Megara, von welchen Thukydides<sup>2</sup> berichtet. Von dem Andern schweigt die Geschichte. Vielleicht gelingt es, hier die Ugberlieferung durch Denkmaler zu erganzen.

Wenn Megara untren ward, wenn die achäischen Städte sich den Athenern zuneigten, so war in der That für Korinth nichts dringender, als andere teste Stellungen an dem Golfe zu gewinnen und den Abtall alter Bundesgenossen durch neue zu ersetnen. Nem Plat, konnte in dieser Beziehung wichtiger sein als der mehlte Fahrort und Schiffshauplatz Naupaktos und kein Stamm geeigneter in die Interessen korinths hereingezogen zu werden als der in Mittelgriechentane weit zersprengte Stamm der Lokrer.

Nun besitzen wir ein merkwürdiges Denkmal von einem lokrischen Synoikismos in Naupaktos, ein epigraphisches Denkmal von hervorragender Bedeutung, dessen geschichtliche Datirung und Verwerthung aber bis jetzt noch nicht gelungen ist 1).

Der erste Herausgeber Oikonomides stetzte die Inschrift vor 455, Vischer S. 53 [91] nach 404 v. Chr. Das sind die beiden durch die Geschichte von Naupaktos gegebenen Termine. Ich glaube, nach paläographischen Gründen wird kein Sachverständiger Anstand nehmen, die Zeit des Vertrags dem fünften Jahrhundert und zwar der ersten Hälfte desselben zuzuweisen; auch Vischer giebt zu, dass derselbe mehrfach einen alterthümlicheren Charakter trage, als die Vertragsurkunde von Oiantheia und Chalaion. Vischer nimmt bei seiner Datirung auch sachliche Erwägungen zu Hülfe, indem er bemerkt S. 53 [91], es sei vor 455 gar nichts bekannt, was Veranlassung geben konnte, Colonisten nach Naupaktos zu senden.

Dies Argument des trefflichen Forschers kann ich aber unmöglich gelten lassen, denn wir sind gewiss nicht berechtigt, eine öffentliche Urkunde der Zeit abzusprechen, in welche sie ihrem äußeren Charakter nach gehört, weil wir die Umstände, aus denen sie hervorgegangen ist, nicht zu erkennen vermögen; am wenigsten, wenn es sich um eine Zeit handelt, aus der wir nur summarische Uebersichten der Hauptereignisse haben, und um eine Gegend Griechenlands, welche in der damaligen Geschichte keine Rolle spielt.

Wir werden aber, wie ich sicher glaube, auch den geschichtlichen Zusammenhang, in dem die Vertragsurkunde steht, auf eine sehr wahrscheinliche Weise nachweisen können, wenn wir das Folgende erwägen.

Die neuen Ansiedler von Naupaktos kommen aus dem Gebiete der östlichen und der westlichen Lokrer. Eine solche gemeinsame Action des ganzen Stammes, welcher seit unvordenklicher Zeit in zwei Völkerschaften getrennt lebte, eine so energische politische Maßregel, an welcher die Anwohner des korinthischen Golfs so wie die des euböischen Sundes sich betheiligt haben<sup>2</sup>),

<sup>1)</sup> Ἐποίκια Λοκοῶν γράμματα τὸ πρῶτον ὑπὸ Ι. Ν. Οἰκονομίδου ἐκδοθέντα. Ἐν Ἀθήναις 1869. Vischer Lokrische Inschrift von Naupaktos aus der Sammlung Woodhouse Rhein. Museum für Philologie 1871.

<sup>2)</sup> Die Betheiligung der Chalaier wird nur mit ein paar Worten erwähnt (Vischer S. 36); ein Beweis dafür, dass wir die Inschrift in unvollständigem Zustande haben.

kann unmöglich von den Lokrern selbst ausgegangen, der Anstoß muss von außen gegeben worden sein, und da es sich darum handelt, Naupaktos durch einen gesammtlokrischen Synoikismos meinem volkreichen und festen Platze zu machen, so ist die bewegende Kraft dort zu suchen, wo man ein besonderes Interesse hatte, dem alten Seeplatze eine neue Bedeutung zu geben.

Welche Massregel musste nun den Korinthern näher liegen. als die Athener sich anschickten, über Megaris an die Küsten des korinthischen Golfs vorzudringen! Es war ja ihre alte Politik auf die Stämme des westlichen Griechenlands, welche in städtischer Cultur zurückgeblieben waren, einen leitenden Einfluss auszuüben und an dem Saume ihrer Landschaften Seestädte zu gründen, welche beiden Theilen zu Gute kamen. Nachdem man früher nur die akarnanischen und ätolischen Küsten für solche Gründungen in das Auge gefasst hatte, war es bei den jetzt drohenden Gesahren nothwendig, auch die Küsten der innern Golfs mit Pflanzorten zu besetzen, und dazu war der lokrische Stamm das allein geeignete Material. Die Antipathie gegen Athen, welche namentlich bei den ganz aristokratisch organisirten Opuntiern herrschte, musste den Unternehmern zu Gute kommen und die Korinther wussten dasselbe gewiss so darzustellen, dass dadurch dem lokrischen Stamme eine neue Zukunst bereitet werde. Dass aber die Ansiedelung keine harmlose Handelscolonie gewesen ist, sondern eine gewagte Unternehmung in unruhigen Zeiten und unter gespannten Verhältnissen, geht daraus hervor, dass schon in der Stiftungsurkunde die Vertreibung der neuen Ansiedler in Aussicht genommen und den Vertriebenen die Heimkehr offen gehalten wird. Die Ansiedlung trägt den Charakter einer garnisonartigen Niederlassung und es wird ausdrücklich bestimmt, dass, wenn der Epöke seine Pslicht nicht erfülle, er auch von seiner alten Heimath ausgeschlossen bleiben solle.

Ich glaube also, dass eine Neugründung von Naupaktos durch die Lokrer in diejenige Zeit, wohin sie paläographisch gehört, sehr wohl passe, in die Zeit, als mit dem Uebertritt von Megara die Häsen Pegai und Aigosthena in die Gewalt der Athener kamen und damit die ersten sesten Plätze am westlichen Golf, von denen die, welche Athen kannten, nicht zweiseln konnten, dass es nur Stationen seien, um seine Macht unaushaltsam vorzuschieben. Dagegen sollte Naupaktos ein Bollwerk sein.

Die Athener sahen nicht unthätig zu. Sie gingen um 458, wahrscheinlich von Pegai aus, vor und nahmen Naupaktos, Δο-αρῶν τῶν 'Οζολῶν ἐχόντων'). Nach dem Sprachgebrauche des Thukydides bezeichnet dieser Genetivus aber nicht, dass Naupaktos eine zur lokrischen Landschaft gehörige Stadt sei, sondern diese und ähnliche Worte') bezeichnen immer bei Th. eine Occupation, in Folge kriegerischer Unternehmungen oder in strategischer Absicht unternommen. Das passt also vollkommen auf die neu vereinigte lokrische Garnison in Naupaktos und ich glaube also mit höchster Wahrscheinlichkeit behaupten zu dürfen, dass Thukydides' Worte dieselbe Ansiedlung andeuten, deren Urkunde uns in den erhaltenen Bronzetafeln vorliegt.

Nachdem die nürdlichen Stämme in den Kampf der Städte hereingezogen waren, intervenirten die Lakedamonier in Mittelgriechenland; es folgten die Schlachten in Bootien. Nach dem Tage von Oinophyta wurden die opuntischen Lokrer bezwungen, und die harte Maßregel, welche über sie verhängt wurde, indem hundert Söhne der reichsten Bürger als Geißseln nach Athen gebracht wurden<sup>3</sup>), spricht dafür, dass sie für die Betheiligung an einer gegen Athen gerichteten Unternehmung büßen sollten. Dann erfolgte Tolmides' Umfahrt um den Peloponnes. Er holt die Messenier, verpflanzt sie in das so eben leer gewordene Naupaktos und so wird aus dem Bollwerk gegen Athen ein attischer Waffenplatz und die Eroberung von Chalkis vollendete die Beherrschung des korinthischen Golfs.

So lassen sich die Ereignisse, wie sie uns aus der Zeit des Tolmides und Myronides überliefert sind, mit den Thatsachen, welche wir aus der Inschrift kennen lernen, verbinden; und ich wüsste in der That nicht, wie wir, wenn die Inschrift, wie nicht zu bezweifeln ist, vor die Mitte des fünften Jahrhunderts fällt, die darin bezeugte Colonisation in einen anderen geschichtlichen Zusammenhang bringen sollten.

Es giebt aber noch andere Denkmäler, welche ein besonderes

<sup>1)</sup> Thukyd. I 103.

Vgl. I 94, 2; 98, 2. Aehnlich VII 57, 28: Πύλος τότε ὑπ' 'Αθηναίων ἐχομένη; VIII 62, 3: Χερσονήσου, ἣν τότε Μῆδοι εἶχον.

<sup>3)</sup> Thuk, I 108. Vgl. die hundert Eidesforderer in N. und wahrscheinlich auch in Opus. Viseher S. 16.

patria verschmolzen und deshalb gelang es der korinthischen Münze sich im neuen Reichsgebiete besser zu erhalten als irgend einer anderen Particularprägung. Sie ist auch durch den Beitritt zum Achaerbunde nicht beseitigt und scheint, seit derselbe unter makedomschen Einfluss gerieth, eine neue Verbreitung gewonnen zu haben.

Gegen Consinery, der zuerst über diese Nachblüthe korinthischer Pragung eingehendere Forschungen angestellt hat, ist mancher Widersprüch lauf geworden, namentlich von Warren in seiner Greck federal coinage S. 48, und es bleibt eine der wichtigsten Aufgaben greechischer Numismatik, die hierher gehörigen Thatsachen aufzuklaren.

1's handelt sich um eine doppelte Gattung von Münzen, erstens um solche, die von Städten und Staaten, die keine Colemen von kormth waren, mit korinthischem Typen geprägt sind, und eweitens um das Fortbestehen korinthischer Prägung in der alten Colonialgebiete von Korinth. Zu der ersten Gattung, die auf einer sporadischen Verbreitung der Typen beruht, gehören die von consinery nach Arkadien, Kleonai, Hermione, Korone, Sikyer gewarten Mauten, deren Bestimmung über großentheils sehr uwithin an Arm beschierem lateresse and rue: Silbermannen, & and Plus between the state Tubble sits Problems Summitting with 🗝 🛧 (1. 1990), Georgia (du Francia egil, die andere 🦠 👀 mit den Americ des seure Bester faire a trilige, galat wite unt dem effection Mariner aus Nederstautier redeu fem Pallustage und einem A 1100 rein Physics. Sollie son the insene Bergund dieser Minne recentra assert se vitrie man auch i en Bedeuken truen. Er Minima karanteeder Brigang un LEZA ader APTION Countries 2 2 and tent tegenden Walf ider Wolfishant ik Note a series and the series and the series of the series communication Lyon in series. Einschneies liede das Natherines bronchseter bereit ein Seien inderer Halbinsetsäite zur make nouseden Lei noch in Problem ther weiches seine acher Shes heading mogded is:

Des deconnadante ha une vissantine on forsyra uni iessen untend es soit inconnagen son mon diren Minasymbole une en Minasymbole une alen Minasymbole de l'exertine ies alen Minasymbole de l'exertine d

xaδίων die Umgestaltung des alten Typus und dann das Abspringen auf einen neuen, die weibliche Gestalt, welche des Hirsches wegen gewöhnlich Artemis genannt wird, aber durch Schiffssymbole, durch Taube, Myrte, Eule u. a. Attribute zweifellos als die asiatische Göttin gekennzeichnet wird, deren Symbole sich zwischen Artemis, Athena und Aphrodite vertheilt haben. Es ist nach meiner Meinung keine andere Göttin als die ¾φροδίτη Αἰνειάς, die ihr Heiligthum auf der Insel zwischen Leukas und dem Kanal hatte¹), eine amphiktyonisch verehrte See- und Schifffahrtsgöttin. Diese Münzen der sogenannten Artemisreihe bildeten eine Zeit lang das Hauptcourant des alten Colonialgebiets von Korinth; das war die Zeit nach 200 v. Chr., als Leucas 'caput Acarnaniae' war²).

Dieses Geld wurde durch Verträge in den Nachbarstädten eingeführt und zu einer neuen Art von Reichsgeld, wie die Didrachmen zeigen, welche das Monogramm von Akarnanien tragen.

Die andere Art, in welcher der durch die Münzen bezeugte Colonialverband sich auflöste, war das Hervortreten von Localtypen, welche in der Achelooslandschaft einheimisch waren. Dazu gehört namentlich das Vordertheil des menschenköpfigen Stiers, der Acheloostypus, der in Oiniadai zu Hause ist, derjenigen Stadt, welche ihrer antiattischen Politik ungeachtet sich niemals so weit an Korinth angeschlossen zu haben scheint, dass sie korinthische Typen annahm. Es vertrat das autochthone Element in Akarnanien; sein Typus ging auf Thyrreion über und ist auch Landessymbol von ganz Akarnanien in Silber und Gold geworden.

Dieser Dualismus eines binnenländischen und eines der Seeküste angehörigen Münztypus bestand, bis der gewaltsame Synoikismos von Nikopolis das ganze Colonialland verödete und der reichen Mannigfaltigkeit des städtischen Lebens ein Ende machte, das die Korinther an diesen Küsten gepflanzt hatten.

E. CURTIUS.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dion. Hal. I 50. Diese Göttin ist also von geschichtlichem Standpunkt aus dieselbe, welche behelmt auf den korinthischen Münzen zu Hause ist.

<sup>2)</sup> Liv. 33, 47.

# DAS VERHÄLTNISS DER DREI WOLFEN-BÜTTLER VON LANGE FÜR DAS FRAGMENT DE MUNITIONIBUS CASTRORUM' BENUTZTEN HANDSCHRIFTEN.

Die kleine leider fragmentarisch überlieferte und dem Grammatiker Hygin zugeschriebene Schrift de munitionibus castrorum ist für Jeden, der sich mit den römischen Kriegsalterthümern beschäftigt, wichtig genug, so dass eine Richtigstellung der handschriftlichen Ueberlieferung nicht ohne alles Interesse sein dürfte.

Lange hat die Lesarten folgender drei Handschriften unter seinem Texte angegeben:

- 1) des codex Arcerianus (A bei Lange), einer Pergamenthandschrift des VI. oder VII. Jahrhunderts, in groß Quartformat, mit Unzialbuchstaben deutlich und schön geschrieben (Lange p. 8). Unser Fragment beginnt gleich hinter einigen mathematischen Bruchstücken auf Blatt 126 Seite 2 Columne 2 Linie 15 und reicht bis zum Ende der ersten Columne von Blatt 137 (Lange p. 18).
- 2) zweier Papierhandschriften des XVI. Jahrhunderts. Die eine (C bei Lange) von acht Blättern in Quartformat hat einst Scriver, ehedem Wouwer gehört und trägt die Randbemerkung 'ex Antonii Galesii Massae cod. et Basilii Zanchi'. Auf den drei ersten Blättern stehen dieselben mathematischen Fragmente.

Die andere (B bei Lange) von vier Blättern in Quart ohne die mathematischen Fragmente, aber mit der Bemerkung 'In cod. MS valde depravato praecedunt quaedam, quae ad mensuras formarum pertinent et videntur alterius esse libelli' und weiterhin heißt es 'nec plura habuit manuscriptum exemplar Hygini, ex quo ista descri-

Ì

simus sed neque alterum illud, si non idem, unde auca qua edam transtulit Volaterranus'e: q. s. Das wäre, e Lange p. 28 auseinandersetzt, A, wenn feststände, dass der cerianus und der Colotianus identisch seien. Lange nimmt zwar s letztere an trotz Blume, leugnet aber das erste. Er statuirt I mehr einen vierten Codex, den er Galesianus nennt, als Grunde von B und C. Diesen stellt er dem Arcerianus als ebenbürtig die Seite und gewinnt so die Möglichkeit für A und sein X en gemeinsamen Archetypus ansetzen zu können.

Um eine solche Annahme rechtfertigen zu können, muss nach iner Meinung Folgendes bewiesen werden: dass weder C aus und dieses aus A, noch B aus C und C wieder aus stammen kann (I), dass vielmehr B und C, A gegener, so viel Gemeinsames haben, sei es an Fehlern er selbständigen Lesarten, dass man sie nicht ennen kann, sondern im Gegentheil eine gemeinme Quelle (X) für beide annehmen muss (II), dass

dieses X nicht etwa eine Abschrift von A sei, ler umgekehrt A eine solche von X, sondern dass e Lesarten von A und die als solche ermittelten von wieder auf eine gemeinsame Quelle, den Archepus, führen (III).

I.

Was Punkt I anbelangt, so hat Lange (p. 29) nur den einen all, dass B nicht aus C entstanden sein könne, sehr richtig datit abgewiesen, dass in B sich einigemal einzelne Worte finden, e in C offenbar durch Flüchtigkeit oder Versehen des Schreibers isgelassen sind. Er hat aber nicht hinzugefügt, ob dieselben orte auch in A stehen. Das ist nun in der That der Fall mit ner Ausnahme (C. 20. si om. AC), so dass kaum anzunehmen t, dass B aus C abgeschrieben ist. Eher sollte man darnach rmuthen, dass C aus B und B wieder aus A geflossen ist.

Dass aber auch C nicht von B abstammen kann, geht wieder is einigen Lücken oder besser Varianten von B hervor, die Lange eilich nicht der Erwähnung werth hielt.

c. 15 'nec communem strigarum indicationem dictationem) metationes (l. metationis) habere (l. habet) A.

C hat ebenso, nur die Worte metationes habere in umgekehrter Folge. B lässt metationes aus.

- c. 35 ut nunc A, nunc om. C, ut nunc om. B.
- c. 43 † summac.terias A, summa caeteras C, caeteras B.

Man kann nun hier wegen der Auslassungen von C nicht annehmen, dass B aus C stammt, wohl aber wird man nach diesen Proben die Möglichkeit zugeben, dass C direct aus A gestossen sein könnte.

Wir gewinnen also als vorläufiges Resultat so viel, dass zwar C nicht B, auch B nicht C, wohl aber jede für sich A ihren Ursprung verdanken könnte und kommen damit zu Punkt

П.

B und C haben jedoch soviel Gemeinsames, dass man sie auf keinen Fall trennen und einzeln von A herleiten kann. Dahin gehört

- 1. Die Subscription. Diese lautet in A 'liber gromaticus hygyni de divisionibus agrorum explicit', in BC 'liber gromaticus Hygini (B Igini) de munitionibus castrorum explicit'. Diese Variante sieht einer beabsichtigten Verbesserung des in A Ueberlieferten sehr ähnlich.
- 2. haben BC eine sehr große Anzahl größerer wie kleinerer Lücken mit einander gemein, deren Ergänzung A in jedem Falle bietet und zwar so, dass kein Zweisel darüber obwalten kann, dass diese Lücken durch Flüchtigkeit des Abschreibers entstanden und nicht etwa in A nachträglich ausgefüllt sind. Größere Lücken finden sich in c. 14, 19, 25, 32, 35, 36, 40, 49, 55, 57. Als Beispiel für alle diene der zweite Fall 'nationes [tendere debebunt et ita siet, ut omni parte nationes]. Die eingeklammerten Worte sehlen in B und C.
- 3. kommt dazu eine sehr große Zahl gemeinschaftlich in B und C verderbter Lesarten. Etwa die Hälfte davon hat A ebenfalls, ob man sagen soll mit ihnen oder von ihnen, muss sich später zeigen. Von der übrigbleibenden Hälfte fällt die Mehrzahl auf Stellen, die auch in A eine meist ganz ähnliche Verderbniss zeigen. Nur ein kleiner Rest bleibt übrig von verdorbenen Stellen, wo A das Richtige bewahrt hat.

Schon das Vorhandensein solcher B und C gemeinschaftlichen Verderbnisse beweist zur Genüge, dass man beide Handschriften

nt trennen darf. Da wir nun nach I. B nicht aus C, auch C nt aus B ableiten können, so sind wir gezwungen eine neue lle (X) für beide anzunehmen, aus der nicht nur die gemeinstlichen Lücken und verdorbenen Lesarten, sondern auch die nen Besserungen stammen, die BC hin und wieder gegen A veist. Aus den verschiedenen Lesarten von B und C aber is sich nicht nur die Natur der gemeinsamen Quelle sondern h der Abschreiber erkennen lassen.

| p (       | der Abschreiber erk           | ennen lassen.                                                             |
|-----------|-------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
|           | В                             | C                                                                         |
| 2         | mentum .                      | meatum (A † meatum)                                                       |
|           | quum autem                    | q'aut (A quando autem)                                                    |
|           | quod                          | quid (A quod) ganz ebenso c. 4, 42.                                       |
|           | pauciora ut                   | paucioraut (A paucoraut l. pauciora ut)                                   |
|           | senestratione                 | enestratione (A senestra mutabimus l. hemistrigia mutabimus)              |
| }         | praetentura                   | praetura (A praetentura)                                                  |
|           | bisangulariam                 | bisagulariam (A besagulariam l. viam sagulariam)                          |
|           | CCCXL                         | CCXL (A CCXL)                                                             |
|           | cors sed uñ                   | cons sed un (A vecohors † sed unde)                                       |
|           | pedaturam                     | pedatura (A pedaturam)                                                    |
| 3         | binas eques                   | binas eques (A uinos aequos l. binos equos)                               |
| 7         | singularis impe-<br>ratoris   | singulares im- (A wie C l. singulares peratores imperatoris)              |
| 23        | quod subintendere             | qui subintendere (A quis ubi tendere)                                     |
|           | summa clarificú               | summa larificum (A † summam clarificum)                                   |
|           | Parmyrenis                    | Parmyrenis (A Parmyrent l. Palmyreni)                                     |
| 34        | aequalarium                   | aequatarium (A aeq. alarium l. equitum alarium)                           |
| <b>£0</b> | convenirent                   | conveniret (A convenirent)                                                |
| 11        | supplimentanda                | supplimentanó (A + supplimentanda)                                        |
|           | tendere atr                   | tendere alr (A aliter tendere)                                            |
| 51        | molem                         | mole (A mobilem l. mobili)                                                |
| 54        | latitudines :<br>comprehendit | latitudine (A latitudines l. latitudinem) comprehendat (A comprehenderit) |
|           | F                             | r                                                                         |

Man sieht, es handelt sich hier immer nur um einzelne Buchstaben oder falsche Auflösung einer Abkürzung. Wir können daraus wie aus den Lücken und gemeinschaftlichen Fehlern bei BC schließen, dass die Vorlage von B und C sehr leichtfertig geschrieben war.

Was nun die beiden Abschriften B und C anbelangt, so ist B mit größerem sachlichen Verständniss und tieferem Eindringen in den Text gemacht als C. Das geht aus einem Theil der eben angeführten Varianten, sowie aus den oben erwähnten Auslassungen von B, insbesondere aus den Vermuthungen hervor, die der Schreiber, offenbar ein gelehrter Mann, hin und wieder an den Rand geschrieben hat.

- c. 1 occurrunt ABC, am Rande von B NF (nonne fortasse) occupant
- c. 2 altitudinem ABC, am Rande von B NF latitudinem
  - e. 4 BC veteranorum (A richtig veterinarium), am Rande von B valetudinarium
- t. 30 BC penturia (A praetentura l. retenturam), am Rande von B centuria

Dass aber auch C nicht ohne alle Aufmerksamkeit von Seiten des Schreibers gefertigt ist, beweist das einzige Beispiel von Dittographie, welches dem nachlässigen Schreiber von X passirt ist.

c. 57 sind die Worte 'novercae appellantur omni modo vitari debet' in B wiederholt, in C nur die Worte von novercae — modo. Der Schreiber von C muss also beim Schreiben den Fehler bemerkt haben, das geht auch daraus hervor, dass die überflüssigen Worte bis auf novercae ausgestrichen sind.

Wir können jetzt übergehen zu Punkt

ш,

nämlich zu untersuchen, ob dieses X, welches wir ermittelt haben, aus A geflossen sein kann oder nicht.

Hier muss eine Vergleichung der BC gemeinschaftlichen, das heist, aus X überkommenen, Varianten die Entscheidung herbeifuhren. Betrachten wir zunächst die Fälle, wo A das Falsche, X das Richtige giebt.

A B C 'X'
c. 2 uno parte una parte
c. 3 habes habet

|                                                                                     | c. 3 uiae                                                                                                                                                                                                                   | duae                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                     | c. 12 positio                                                                                                                                                                                                               | posito                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                     | professiores                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| •                                                                                   | c. 14 viam                                                                                                                                                                                                                  | uia<br>protessores                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                     | 15 tribuni                                                                                                                                                                                                                  | tribunis etc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| leichter im Weg A selbst lässige : aufseror schriebe zweite wenden X, näml als in A | Tehler, weiche in A of the stehen, ja es würde is dem Schreiber von X aus der dentlich sorgfältige Schreiben hätte. Indess kann mannahme nicht unbedig uns daher zu einer zweich denjenigen, welche , aber in beiden anders | ch hier um leichte Besserungen fen vorliegen. Hier wurde nichts einfacher sein, anzunehmen, dass vorgelegen hat, als dass der nachreelben Vorlage das Richtige, der reiber von A aber Falsches abgean bei den vielen Fehlern in A die agt von der Hand weisen. Wir eiten Kategorie von Varianten von Worte betreffen, die sowohl in X verdorben sind. Da muss es sich tesen sein kann oder nicht. |
| zergem,                                                                             | on w Andre son w Rea                                                                                                                                                                                                        | • .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                     | <b>A</b>                                                                                                                                                                                                                    | X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| c. 1                                                                                | conpraetenderet †                                                                                                                                                                                                           | pertineret                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                     | ita sic ut                                                                                                                                                                                                                  | ita sic (l. ita fit ut)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                     | pensionem                                                                                                                                                                                                                   | pressionem (l. tensionem)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 2                                                                                   | supplimenta aplura                                                                                                                                                                                                          | supplimento aplura (l. supple-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                             | menta plura)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                     | pede manenti                                                                                                                                                                                                                | pedi intanti (l. ad pedem manente)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 3                                                                                   | diae XX                                                                                                                                                                                                                     | dic XX (l. DCC)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 4                                                                                   | valetutinaria                                                                                                                                                                                                               | valde utinaria (l. valetudi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                             | naria)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 6                                                                                   | temporib. maioris                                                                                                                                                                                                           | e patribus (l. tentoriis maio-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                     | •                                                                                                                                                                                                                           | ribus)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 11                                                                                  | aeris                                                                                                                                                                                                                       | areis (l. aris)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 12                                                                                  | stelam                                                                                                                                                                                                                      | stolam (l. stellam)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 14                                                                                  | praeteriturae                                                                                                                                                                                                               | praetoriae (l. praetenturae)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                     | a principes                                                                                                                                                                                                                 | a principe (l. a principiis)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 15                                                                                  | genariae                                                                                                                                                                                                                    | quinquagenariae (l. quingenariae)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 16                                                                                  | eisdēcuriones                                                                                                                                                                                                               | eisdem curiones (l. eis de-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                             | curiones)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 17                                                                                  | ad repentina pertinet                                                                                                                                                                                                       | repentina uiae (l. ad retenturam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                     | uiae                                                                                                                                                                                                                        | pertinet pertinet uiae) etc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

Ich glaube, es ist nicht nöthig, diese Liste durch die ganzen 57 Kapitel der Schrift fortzuführen, denn das Gegebene zeigt deutlich genug, dass wir nicht nach einem neuen Codex zu suchen brauchen, der X und A zu Grunde läge, sondern dass wir die Quelle von X in A selbst zu suchen haben. So deutlich zeigen die Lesarten von X ihre Abstammung von A.

Etwa noch vorhandenen Zweifel kann, glaube ich, das Folgende niederschlagen:

In c. 23 hat A admonemus (l. admonebimus) BC admonumus. Hier haben die nachgetragenen Buchstaben von A die Lesart von BC gemacht.

In v. 33 hat der Schreiber von A irrthümlich das Wort attummes wiederholt, aber durch Punkte als zu tilgend bezeichnet. M. geben des Wort als zum Texte gehörig.

c. 39 hat A: ahi esse (L abesse) BC uhi esse. Das heißt: der Schreiber von X. der Quelle von BC, hat in seiner Flüchtigkeit, der wir die vielen Lücken und sonstigen Fehler von BC verdauken, die Punkte in den beiden letzten Fällen völlig übersehen.

Wir werden es demnach dem Schreiber von B glauben können, wenn er klagt, dass er seinen Text aus einer sehr verdorbenen blandschrift habe, werden auch mit Lange annehmen können, dass das derselbe ist wie derjenige, aus welchem C stammt, nämlich der Galesianus. Möglicherweise existirt derselbe noch in blahen. Wir werden aber den Stammbaum jetzt in der Weise auszusühren haben:



Source is a quoi era demonstrandum, der Arcerianus die enunge thrundlage für die Herstellung des Textes unsers Fragments, eine Wiederholung der Variation von B und C bei einer etwaigen nonen tusgabe desselben vollag zwech- und werthlos. In einem aweiten tetakel denke wir Tusi. Vertasser und Abfassungszeit des Fragments zu behandelt.

Wohler

ALBERT GENOLL.

## MISCELLEN.

#### EINE ENTTÄUSCHUNG.

Vor einiger Zeit durchlief die Zeitungen die Notiz, dass in Marburg ein bisher unbekanntes Fragment aus der besten Zeit der lateinischen Litteratur entdeckt sei und nächstens der Oeffentlichkeit übergeben werden solle. Eine Vita Catonis, die dem Plutarch als Quelle gedient hatte, musste natürlich Erwartungen auf die reichsten und wichtigsten Aufschlüsse wach rufen, und regten sich auch bei den Meisten leise Zweifel, die Nachricht klang zu erwünscht, als dass man sie nicht gern geglaubt hätte. ich war so sanguinisch, dies zu thun, auch ich erwartete mit Ungeduld die Zeit, wo der neue Classiker in meine Hände kommen wurde; doch als ich ihn endlich hatte und die Vorrede überspringend erwartungsvoll zum Texte eilte, was waren die ersten Worte, die mein Auge traf? et ludos inspicere purpurea ueste!! Nissen hat, wie er sagt, nur mit großer Anstrengung die erloschenen Züge der Handschrift entziffern können: ich an seiner Stelle wurde, sobald ich jene Worte gelesen hätte, die weitere Mühe gespart haben, denn mit Ausnahme des et, wogegen nichts einzuwenden ist, steckt in jedem mindestens ein Schnitzer. 1) sagt man nicht ludos inspicere, sondern ludos spectare; 2) ist in purpurea ueste der blosse Ablativ ohne cum oder indutus oder etwas Aehnlichem vielleicht nicht unmöglich, aber zum Mindesten sehr ungewöhnlich: Cicero oder auch Tacitus hätte wahrscheinlich purpuratum geschrieben; 3) braucht man, wenn man ein Privilegium mittheilt, auch

Worte, welche sich denen der officiellen Formel nähern, und sigt daher nicht uestis sondern toga; 4) heisst in jener Zeit das Triumphalgewand — und dieses soll doch nach Nissen gemeint sein nicht toga purpurea, sondern toga picta; endlich ist die Verleihung dieser stolzen Tracht an einen blossen Tribunicier, der sich keines andern Verdienstes um den Staat rühmen konnte, als dass er große Gelder eingezogen hatte, ohne zu stehlen, ein baarer Der ganze Satz ist also weiter nichts, als eine schlechte Uebersetzung des Plutarchischen: τὰς θέας αὐτὸν ἐν ἐσθῆα περιπορφύρω θεάσασθαι, lateinisch: praetextatum ludos spectare. Freilich meint Nissen: ius praetextae datum uix opus erat commemorare, cum praetura functo sponte contingeret; aber Cato wa damals eben noch nicht praetura functus, er hatte nur die Quästur und das Tribunat bekleidet, und wenn man ihm daher anticipirent die Insignien des curulischen Amtes verlieh, ehe er das Amt selbst antrat, so war dieses schon fast mehr Ehre, als er verdiente.

Ich weiss kaum, ob es der Mühe lohnt, noch mehr Probches aus diesem "Classiker" zu bieten, auch hat mich Nissen selbst zum Theile dessen überhoben, da er am Ende seiner Abhandlung einige — durchaus nicht alle — Stellen gesammelt hat, "ques d usitato dicendi genere recedere uidentur" d. h. zu deutsch, die sprachlich unmöglich sind oder erst in spätester Zeit Analogien finden. Wer ein ganz klein Wenig Latein versteht und nicht, wie dies Nissen gegangen sein wird, durch die Freude an dem neues Funde völlig verblendet ist, muss nach der ersten halben Seite des Fragmentes sehen, dass dasselbe nicht mehr dem Alterthun angehören kann; liest er dann noch weiter, so findet er die reine Travestie des Plutarch, keine einzige bisher unbekannte Notiz, welche nicht auf einem Missverständniss des Originals beruhte. Mehr zur Erheiterung als zur Belehrung theile ich daher noch nur wenige Musterstücke einer trefflichen Uebersetzung und eines noch trefflicheren Stiles mit.

Plut. 40 μη γεγονέναι την ἀποστολην νόμιμον ἄρχοντος παρανόμου ψηφισαμένου. An. Marb. neque fuisse secundum leges profectionem eius (statt suam) in Cyprum, cum is tribunus referret, qui auctoritatem non haberet. Wer hat je bei einem classischen Schriftsteller referre für legem rogare, auctorites für potestas (Amtsgewalt) angewandt gefunden?

Plut. 41 γνώμην εποιήσαντο, κοινή δευτέραν υπατείαν

uertéval An. Marb. communicato consilio statuissent secuntum consulatum inire (μετιέναι!!). Der Uebersetzer hat das Wort κοινή, welches von μετιέναι abhängt, fälschlich auf γνώμην ἐποιήσαντο bezogen, daher communicate consilio.

Plut. 42 ὑπ' αίδοῦς τῶν πολλῶν ἐν δεινῷ πολλῷ τιθεμένων αποδόσθαι Κάτωνα ταϊς ψήφοις, ον καλώς είγε πρίασθαι τη πόλει στρατηγόν. Die ganze Stelle ist offenbar auf den Gegensatz von ἀποδόσθαι (für die Geldbestechung des Pompejus bei der Wahl übergehen) und agiao Jai zugespitzt; umser großer Unbekannter verstand aber zu wenig Griechisch, um dies zu begreifen, und übersetzte daher wie folgt: erubentibus (sic) cunctis suffragium non reddere (ἀποδόσθαι!!) Catoni praeturam petenti, qui uel pretio comparandus foret ad eum magistratum gerendum. Ich denke dieses ist genug und übergenug, denn bei einer Arbeit, die ihrem ganzen Inhalt nach so verfehlt ist, wie die Nissens, lohnt es wohl nicht, auf jeden Irrthum im Einzelnen den Finger zu legen. Nur das sei noch hinzugefügt, dass die Uebersetsung nicht einmal für die Kritik des Plutarch irgend eine nennenswerthe Ausbeute zu gewähren scheint; wenn sie also dem Zwecke, den sie früher erfüllt hat, zurückgegeben und wieder als Emballage verwendet wird, so schafft sie zwar einen unscheinbaren Nutzen, aber doch den größten, welchen man von ihr erhoffen kann').

Berlin.

OTTO SEECK.

### PLATONICUM.

Dimissis novissimi procemii exemplis veteris sodalis epistolium ad me venit gratissimum: quo cum res de qua agitur insigniter adiuvari videatur, legi volo etiam ab aliis. Scribit autem ille ita: 'Arnoldus Hug Turicensis Ioanni Vahlen suo s. d.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wie ich nachträglich sehe, hat Gutschmidt (Litt. Centr. No. 35) die Nissensche Novität als das erkannt, was sie ist. Ich kann ihm nur in jeder Beziehung beistimmen, selbst im Lobe der Latinität unseres Fragments, welche allerdings für das Mittelalter aussergewöhnlich gut wäre, doch theile ich auch seine Zweisel, dass die Handschrift wirklich dem dreizehnten Jahrhundert augehört.

Legenti mihi nuper cum uoluptate nitidissimam Tuam de loco Plat. Rep. II 372E disputatiunculam uenit mihi in mentem querundam Aristophanis uersuum, quibus, quamuis a poeta comico scripti sint, tamen optime Platonis uerba illustrantur. Sunt auten hi (ex Acharn. inde a u. 1090): κλίναι, τράπεζαι, προσκεφάλαια, στρώματα, Ι στέφανοι, μύρον, τραγήμαθ', αί πόρναι πάρα, Ιάμυλοι, πλακούντες, σησαμούντες, έτρια, Ιδρχηστοίδες, τὰ φίλταθ' 'Αρμοδίου, καλαί. Quae verba, in quibes item puellae mediis interpositae sunt ciborum generibus, tam mili uidebantur similia eis, quorum defensionem tu recte suscepisti, ut non potuerim facere quin statim, quae est huius temporis litterarum mittendarum facilitas, ad Te scriberem. Cuius Emioro*klov* opportunitate ita usus sum, ut simul, quod maius est, gratias Tibi agerem quas possem maximas, quod programmatis Tuis ad me mittendis significare uoluisti, memoriam mei ex animo Tuo non prorsus discessisse. Vale mihique fauere perge. Turici scribeban mens. Iun. die XXII anni MDCCCLXXV'.

Berolini.

I. VAHLEN.

#### EIN RHETOR PROTARCHOS.

Aristoteles führt Phys. II 6 p. 197 b 10 als Worte eines Protarchos an εὐτυχεῖς εἶναι τοὺς λίθους ἐξ ὧν οἱ βωμοί, ὅτι τιμῶνται, οἱ δὲ ὁμόζυγες αὐτῶν καταπατοῦνται. Simplicius Phys. 78 a. u. und Themistios Phys. 185, 7 wiederholen nur, was sie bei Aristoteles fanden ), und geben keinen Anhalt, nach dem sich bestimmen ließe, wer jener Protarchos war. Dagegen macht Philoponos schol. ed. Br. p. 353 6 einen, allerdings sehr schwachen Versuch die Persönlichkeit des Protarchos zu ermitteln: Πρώταρχον δὲ ἤτοι τὸν ἐν Φιλήβφ φησὶν ἢ ἕτερόν τινα. Nicht weiter kommt Prantl Anm. zu s. Uebers. S. 483: "Dieser Protarchos ist nicht weiter bekannt; im platonischen Philebus ist ein

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Dies muss hervorgehoben werden, weil es von Zeller Gesch. III \* 347,5 übersehen und so der Anlass zu dem Irrthum geworden ist, dass der von Simplicius und Themistios genannte Protarchos mit einem Epikureer dieses Namens identisch sei.

rotarchos eine der Personen, welchen der Dialog in den Mund elegt ist." Prantl und vor ihm Philoponos besanden sich beide if dem richtigen Wege, und es liegt nur daran, dass sie diesen icht mit der nöthigen Entschiedenheit einschlugen, wenn sie zu zinem bestimmteren Resultat gelangten. Ueber die persönlichen erhältnisse des Protarchos erfahren wir aus dem Philebos außer m Namen seines Vaters nur noch, dass er ein Schuler und Aninger des Gergias war. Dies ergibt sich aus den Worten des rotarchos p. 58 A: ήκουον μέν έγωγε, ω Σώκρατες, έκάστοτε οργίου πολλάχις, ώς ή τοῦ πείθειν πολύ διαφέροι πασῶν εχνων πάντα χάρ ψφ' αύτη δουλα δι' έκόντων άλλ' ού διά ίας ποιοίτο, και μαμοφ άρίστη πασών είη τών πεχνών νύν ούτε σοι ούτε δη εκείνω βουλοίμην αν έναντία τίθεσθαι. nd zwar ergibt sich hieraus, dass Protarchos nicht zu dem weiten reise derer gehörte, die den berühmten Rhetor gelegentlich einal gehört hatten, sondern dass er ein aufrichtiger Anhänger esselben war, der zu ihm in näherer Beziehung stand. Beziehungen olcher Art setzen doch wohl auch die an Protarchos gerichteten 'orte des Sokrates p. 58C voraus: οὐδὲ γὰρ ἀπεχθήσει οργία, τῆ μὲν ἐκείνου ὑπάρχειν τέχνη διδοὺς πρὸς χρείαν ρίς ἀνθρώποις κρατείν. Mit dem Bilde dieses Protarchos als nes Rhetors aus der Schule des Gorgias trifft nun aber die Vorellung zusammen, die wir uns von dem Protarchos machen üssen, dessen Worte Aristoteles citirt. Denn es können diese num anderswo als in einem rhetorischen Machwerk ihren Platz shabt hahen, und sie tragen außerdem in dem Gesuchten des usdrucks (δμόζυγες) und des Gedankens den Charakter der Schule es Gorgias unverkennbar an sich. Die Wahrscheinlichkeit spricht so dafür, dass der von Aristoteles genannte Protarchos und der rotarchos Platons ein und derselbe sind, und zu der Zaghaftigkeit, it der Philoponos und Prantl gelegentlich der aristotelischen telle des platonischen Protarchos gedenken, ist kein ausreichener Grund vorhanden.

Leipzig.

RUDOLF HIRZEL.

#### BERICHTIGUNG.

In melner Abhandlung über den Protreptikos behaupte ich im 70, dann alch dan eigenthümliche, von dem platonischen abwahlende Verfahren Ciceros, wonach er einen größern Dialeg in melnere Hücher eintheilt und jedem dieser Bücher ein besonders Protonium voractat, un der Schrift über den Staat nicht mehr demonatriren lanne. Dies ist falsch. Denn dass das dritte Buch dienen Nehrift nehr eignes Protonium hatte, ergibt sich aus III 3, 5, da die Worte 'qui in horum librorum disputatione versantur' Worte Lieuren nehn mitmen und nur in einem Protonium ihren Plats gehabt haben können. Für das fünfte Buch beweisen dasselbe die unter V 1, 1 angeführten Worte des Augustinus: 'sieut etim ihren Tullium non Serpionis nec enjusquam alterius, sed suo sermen haguna in prancipie quinti libri' etc. Uebrigens erhält so die Erhänung der Reschieble, die ich am angeführten Orte vertheidige, nur eine neue Bestatigeng.

Story. 1

RUPOLF HIRZEL

Menune >:

# MITTHEILUNGEN ÜBER DEN CODEX PALATINUS X 88.

Eine neue Collation des Codex Palatinus X 88, welche ich Anfang dieses Jahres in aller Musse anstellen durste<sup>1</sup>), hat herausgestellt wie unzureichend und in manchen Punkten incorrect in Betreff des Lysias die letzte Vergleichung von Kayser war, welche Scheibe seiner letzten Ausgabe des Redners (1872) zu Grunde gelegt hat. Aber auch aus den anderen nicht lysianischen Reden, welche der Codex enthält, verdient Manches mitgetheilt zu werden.

Bei der Mittheilung der Resultate meiner Vergleichung lege ich die Kayserschen Lesungen (bei Scheibe) zu Grunde und gebe zu diesen die nöthigen Varianten und Berichtigungen; für die anderen im Codex enthaltenen Reden aber den sonst nicht vollständigen Apparat der neuesten Ausgaben von Blass.

Die Vergleichung vom Lysias hat mich besonders überzeugt, dass die Lesungen von Bekker, wie sie in der Oxfordschen Ausgabe der Oratores attici mitgetheilt werden, oft gegen die Kayserschen die richtigen waren; solche Fälle habe ich mit Bk. bezeichnet. Ein (sic) aber habe ich denjenigen Stellen beigegeben, welche trotz der anderweitigen Lesung oder der ausdrücklichen Aussage von Kayser, resp. vom kritischen Apparat bei Blass, ich anders, und wie ich glaube richtig, gelesen habe.

Das auf dem ersten Blatte des Codex befindliche Inhaltsverzeichniss schicke ich voraus, da der Wilkensche Abdruck desselben<sup>2</sup>)

Hermes X.

17

<sup>&#</sup>x27;) Ich verdanke die Benutzung des Codex der Güte des Herrn Dr. Hans Droysen, auf dessen Anlass der Palatinus nach Berlin geschickt war.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Friedr. Wilken Geschichte der Bildung, Beraubung und Vernichtung der alten Heidelbergischen Büchersammlungen etc. Heidelberg 1817. S. 277 f.

nicht ohne Fehler ist. Sonst muss ich bemerken, dass in diesen Verzeichniss Manches durch eine jungere Hand deutlicher goschrieben oder ergänzt und verbessert worden ist, um in Einklag mit den im Texte selbst die Reden bezeichnenden Aufschriften gebracht zu werden: die meisten dieser werthlosen Verbesserunge und Zuthaten sind griechisch geschrieben, Einzelnes lateinisch; sie sind offenbar nach der Herausgabe des Wilkenschen Verzeichnisse entstanden: dies wird nicht blos an der Tinte und an der spätern Schrift, sondern auch dadurch erkennbar, dass von alledem bei Wilken keine Erwähnung geschieht. Von derselben Hand stammt offenbar manche Verbesserung oder Auffrischung der verblichene Schrift im Texte wie auch Manches am Rande; Randbemerkungen von derselben Hand, von welcher der Text herrührt, sind seit seiten und von sehr geringer Bedeutung. Sonst ist der ganze Code von einer und derselben Hand geschrieben, wie sehr auch einige Blätter desselben einen fremdartigen Eindruck machen. Besondet mass man als solche bezeichnen: Blatt 21-27 einschließlicht; die Rückseite von Blatt 30 jaus der Rede zura Akzustador ku-TOTALIOT TOD \$ 27 TELETITION TOG & EXELIOR EPASTIC .... bis § 32 & ardoes dexagrais. Ebenfalls die Rückseite von Blatt 123 in der Rede zara Erardoor von § 19 yegerruelpur si πόλει bis § 2) έπερ τοῦ στμου άπουρισομοι. Dasselbe mus gesagt werden von der Rückseite des Bl. 66 fl. Eine genauct Betrachtung jedoch zeigt, dass bei aller Verschiedenheit der Tinte und der Schrift, indem jene zwar auf den erwähnten Seiten gewöhnlich schwärzer ist als sonst, die Buchstaben aber entweder grader wie 123. oder mehr verschnörkelt, wie 21 ff. sind, wir blos Einen Schreiber zu erkennen haben. Die vorkommenden Verschiedenheiten aber sind wohl gelegentlichem Unterbrechen und Wiederaufnehmen des Abschreibens..dem jedesmaligen Ansatz der Feder oder der Beschaffenheit des Schreibmaterials zuzuschreiben. zum Theil aber so zu erklären, dass einzelne verwischte Worte oder Zeilen mit schwärzerer Tinte außgefrischt worden sind, damit aber auch die Schrift ein moderneres Aussehen erhalten Aussallend ist und durch das eben Bemerkte nicht erklärlich der am Ende der Worte sehr häufige, in der Mitte derselben seltenere Gebrauch des C auf allen oben bezeichneten Blättern, während sonst der Codex fast durchgängig das o hietet. Am hanfigsten findet sich das C. welches oft vorkommend den

iein einer späteren Schrift gewährt, auf der Rückseite des is 123.

Somit haben wir des Nothwendigsten was wir über den Codex gen hätten Erwähnung gethan; hier kann nun das Inhaltsichniss folgen, dem sich die Varianten anschließen 1).

## Ταῦτα περιέχει ή βίβλος αὕτη: Θεοδώρου γραφεῖσα χειρί

| νυ υπέρ τοῦ έρατοσθένους φόνου, ἀπολογίαν           | α    |
|-----------------------------------------------------|------|
| αὐτοῦ ἐπιτάφιον τοῖς κορινθίων βοηθοῖς              | β    |
| Ιάμαντος περί των τούς γραπτούς λόγους γραφόντων    | γ    |
| χύτοῦ όδυσσέως κατὰ παλαμήδου προδοσίας             | ð    |
| ιθένους αΐαντα                                      | 3    |
| χὖτοῦ ὀδυσσέα                                       | στ   |
| δου ύπερ της δωδεκαετίας                            | ζ    |
| νυ πρός σίμωνα ἀπολογία                             | η    |
| ιὐτοῦ περὶ τραύματος ἐχ προνοίας περὶ οὖ καὶ πρὸς δ | sv ġ |
| χύτοῦ ὑπὲρ καλλίου ἱεροσυλίας ἀπολογία              | ı    |
| τύτοῦ κατὰ ἀνδοκίδου ἀσεβείας                       | ια   |
| κύτοῦ ἀρεοπαγιτικὸς ὑπέρ τοῦ σηκοῦ ἀπολογία .       | ιβ   |
| ύτοῦ κατηγορία πρὸς τοὺς συνουσιαστὰς κακολογιῶν.   | iy   |
| τύτοῦ ὑπὲρ τοῦ στρατιώτου                           | ιδ   |
| κύτοῦ κατά θεομνήστου                               | 31   |
| χύτοῦ κατά θεομνήστου β                             | ιστ  |
| χύτοῦ κατὰ έρατοσθένους τοῦ γενομένου τῶν λ' ὅν     |      |
| αὐτὸς εἶπε λυσίας                                   | ιζ   |
| τύτοῦ κατὰ ἀγοράτου ἐνδείξεως                       | ιη   |
| τύτοῦ κατὰ άλκιβιάδου λειποταξίου                   | ιĠ   |
| τὖτοῦ κατὰ ἀλκιβιάδου ἀστρατίας                     | ×    |
| χύτοῦ ἐν βουλῆ μαντιθέω δοχιμαζομένω ἀπολογία       | xα   |
| τὖτοῦ δημοσίων ἀδικημάτων                           | ĸβ   |
| ύτου περί της δημεύσεως του νικίου άδελφου επίλογος |      |
|                                                     | •    |

Ich habe Schreibarten wie οὐδὲ μία, δὲ, ἐπεῖ, αὐτὸν (anst. αὐτὸν) r. oft deswegen mitgetheilt, weil der Codex in diesen von Scheibe (in praefatio S. 5 Anm. \*\*\*) berührten vitia keineswegs constant ist, am uentesten in dem Weglassen des ε subscriptum, das nur sehr selteu ndet; schon häufiger ist der Gebrauch von ε adscriptum vgl. Red. 1 § 20 .— Red. 9 § 3 ὧεμην. — Red. 19 § 23 ἡεξημένον. — Red. 20 § 15 μένος. — Red. 25 § 16 ἀφηιξημένος. — Red. 31 § 14. — Gorg. 6 αὶ σοιρίαε.

| τοῦ αὐτοῦ ὑπὲρ τῶν ἀριστοφάνους χρημάτων πρὸς τὸ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| δημόσιον                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| τοῦ αὐτοῦ ὑπὲρ πολυστράτου                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| τοῦ αὐτοῦ δωροδοχίας ἀπαράσημος ἀπολογία                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| τοῦ αὐτοῦ κατὰ τῶν σιτοπωλῶν                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| τοῦ αὐτοῦ κατὰ παγκλέωνος ὅτι οὐ πλαταιεὺς                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| τοῦ αὐτοῦ πρὸς τὴν εἰσαγγελίαν περὶ τοῦ μὴ δίδοσθαι<br>τῶ ἀδυνάτω ἀργύριον                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| τοῦ αὐτοῦ δήμου χαταλύσεως ἀπολογία                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| τοῦ αὐτοῦ κατὰ νικίδου ἀργίας                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| τοῦ αὐτοῦ περὶ τῆς εὐάνδρου δοκιμασίας                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| τοῦ αὐτοῦ κατὰ ἐπικράτους καὶ τῶν συμπρεσβευτῶν<br>ἐπίλογος                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| τοῦ αὐτοῦ κατὰ ἐργοκλέους ἐπίλογος                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| τοῦ αὐτοῦ κατὰ φιλοκράτους ἐπίλογος                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| τοῦ αὐτοῦ κατὰ νικομάχου γραμματέως εὐθυνῶν κατηγορία                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| τοῦ αὐτοῦ κατὰ φίλωνος δοκιμασίας                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| νοονίου έλέντα ένχώμιον                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| γοργίου έλένης έγκώμιον                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1. Ύπὲς τοῦ ἐςατοσθένους φόνου ἀπολογία.<br>1. εἰ ἦτε.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 5 čenomo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 5. ἐξαρχῆς.<br>9. τοῦ 9. ὑμῖτ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 9. ταῦθ ὑμῖν.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 9. ταῦθ ὑμῖν.<br>10. συνοιθισμένον.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 9. ταῦθ ὑμῖν.<br>10. συνοιθισμένον.<br>13. καγὼ μὲν. Ebenfalls im § 14 und § 23.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <ol> <li>ταῦθ ὑμῖν.</li> <li>συνοιθισμένον.</li> <li>καγὼ μὲν. Ebenfalls im § 14 und § 23.</li> <li>τριακόνθ ἡμέρας.</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <ol> <li>ταῦθ ὑμῖν.</li> <li>συνοιθισμένον.</li> <li>καγὼ μὲν. Ebenfalls im § 14 und § 23.</li> <li>τριακόνθ ἡμέρας.</li> <li>μοι τίς πρεσβύτις. οὐκ ἔτι.</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <ol> <li>ταῦθ ὑμῖν.</li> <li>συνοιθισμένον.</li> <li>καγὼ μὲν. Ebenfalls im § 14 und § 23.</li> <li>τριακόνθ ἡμέρας.</li> <li>μοι τίς πρεσβύτις.         οὖκ ἔτι.</li> <li>μηδὲ μιᾶ.</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                     |
| <ol> <li>ταῦθ ὑμῖν.</li> <li>συνοιθισμένον.</li> <li>καγὼ μὲν. Ebenfalls im § 14 und § 23.</li> <li>τριακόνθ ἡμέρας.</li> <li>μοι τίς πρεσβύτις.         οὐκ ἔτι.</li> <li>μἠδὲ μιᾶ.</li> <li>ἔδοξε τέ μοι.</li> </ol>                                                                                                                                                                                                              |
| <ol> <li>ταῦθ ὑμῖν.</li> <li>συνοιθισμένον.</li> <li>καγὼ μὲν. Ebenfalls im § 14 und § 23.</li> <li>τριακόνθ ἡμέρας.</li> <li>μοι τίς πρεσβύτις.         οὐκ ἔτι.</li> <li>μἠδὲ μιᾶ.</li> <li>ἔδοξε τέ μοι.</li> <li>μύλωνα. Der Accent ist neu; wahrscheinlich hat über et</li> </ol>                                                                                                                                              |
| <ol> <li>ταῦθ ὑμῖν.</li> <li>συνοιθισμένον.</li> <li>καγὼ μὲν. Ebenfalls im § 14 und § 23.</li> <li>τριακόνθ ἡμέρας.</li> <li>μοι τίς πρεσβύτις.         οὐκ ἔτι.</li> <li>μἠδὲ μιᾶ.</li> <li>ἔδοξε τέ μοι.</li> </ol>                                                                                                                                                                                                              |
| <ol> <li>ταῦθ ὑμῖν.</li> <li>συνοιθισμένον.</li> <li>καγὼ μὲν. Ebenfalls im § 14 und § 23.</li> <li>τριακόνθ ἡμέρας.</li> <li>μοι τίς πρεσβύτις.         οὐκ ἔτι.</li> <li>μηδὲ μιᾶ.</li> <li>ἔδοξε τέ μοι.</li> <li>μύλωνα. Der Accent ist neu; wahrscheinlich hat über ω ein Circumflex gestanden, welcher später verblasste of</li> </ol>                                                                                        |
| <ol> <li>ταῦθ ὑμῖν.</li> <li>συνοιθισμένον.</li> <li>καγὼ μὲν. Ebenfalls im § 14 und § 23.</li> <li>τριακόνθ ἡμέρας.</li> <li>μοι τἰς πρεσβύτις.         οὐκ ἔτι.</li> <li>μἠδὲ μιᾶ.</li> <li>ἔδοξε τέ μοι.</li> <li>μύλωνα. Der Accent ist neu; wahrscheinlich hat über ω ein Circumflex gestanden, welcher später verblasste wielleicht auch ausradirt worden ist.</li> </ol>                                                     |
| <ol> <li>ταῦθ ὑμῖν.</li> <li>συνοιθισμένον.</li> <li>καγὼ μὲν. Ebenfalls im § 14 und § 23.</li> <li>τριακόνθ ἡμέρας.</li> <li>μοι τίς πρεσβύτις. οὐκ ἔτι.</li> <li>μὴδὲ μιᾶ.</li> <li>ἔδοξε τέ μοι.</li> <li>μύλωνα. Der Accent ist neu; wahrscheinlich hat über ω ein Circumflex gestanden, welcher später verblasste wielleicht auch ausradirt worden ist.</li> <li>κακείνη.</li> </ol>                                           |
| <ol> <li>ταῦθ ὑμῖν.</li> <li>συνοιθισμένον.</li> <li>καγὼ μὲν. Ebenfalls im § 14 und § 23.</li> <li>τριακόνθ ἡμέρας.</li> <li>μοι τίς πρεσβύτις.         οὐκ ἔτι.</li> <li>μἠδὲ μιᾶ.</li> <li>ἔδοξε τέ μοι.</li> <li>μύλωνα. Der Accent ist neu; wahrscheinlich hat über ω ein Circumflex gestanden, welcher später verblasste wielleicht auch ausradirt worden ist.</li> <li>κακείνη.         τότε ἤδη (ganz deutlich).</li> </ol> |

- λ. μεταταῦτα.
- ἐγὼ δ' ἐκάθευδον ἔνδον ἔστι

τοὺς δέ. Ebenfalls im § 32.

- εἰς τούπισθεν. διατὶ κακεῖνος. Ebenfalls im § 42.
- 7. Le Ebenfalls im § 30.
- ). πάτριον ἐστὶ.
- οὐχ οδός τε ὤν.
   γίγνεσθαι.
- γυναϊκα ἐφ αἶςπερ.
- διαπραττομένους βίαν. αὐτοῖς (sic). άνθὧν
- μεθήμέραν. Β
- 4. ὀυδεμίαν.
- τοσούτω, entstanden durch Verbesserung aus τοσοῦτο.
   NB. In den Anmerkungen zu § 9 (Scheibe) heißt es, dass
- 1 § 32  $\vec{\omega}$   $\vec{\alpha}^{A}$  zu finden ist; das ist aber nicht richtig, denn in r bezeichneten Stelle ist einmal  $\vec{\alpha}\nu\delta\rho\varepsilon_{S}$  zu lesen, das andere al aber  $\alpha^{A}$ ; dagegen ist das in Rede stehende  $\vec{\alpha}\nu^{A}$  anderswo, 1 § 43, zu finden.
  - 2. Έπιτάφιος τοῖς κορινθίων βοηθοῖς.
- κειμένων ἀνδοῶν. Falsch wird bei Bk. gesagt: ἀνδοῶν om. FX. Im X steht das Wort zwar eng und abgekurzt, sonst aber ganz deutlich geschrieben.
- . ἐν τῆ αὐτῶν ἐλευσῖνι.
- . τοῖς αὐτῶν κινδύνοις.
- . αὐτῶ καταστήσας.
- . ἐκέκτηντο μητέρα καὶ πατρίδα.
- . βασιλευομένοις . . . διδασχομένους.
- —28. Auf der verdorbenen und mit Reagentien behandelten Seite habe ich wenig und dies nicht abweichend von Scheibes Text gelesen; außer im:
- . στενότατον.
- . οξόν τ' ἔσεσθαι.
- . την πατρίδα έκκλίνειν. Bk.
- . αὐτοὺς παρασχόντες.

- Am Rande als Erklärung zum: ἱπὸ νύπτα des T ἀντὶ διὰ νυπτός.
- 47. βέβαίον.
- 56. tip attar.
- 57. χαὶ ήγεμόνας πόλεων.
- 58. idrilwaer.
- 60. τζε αὐτῶν έλευθερίας.
- 63. क्टेंग्फ्र केट्टराँड.
- 64. ούτε έλαττοῦσθαι.
- κακία τῆ αὐτῶν.
   οἶοί τε ἐγένοντο.
- 70. ἀπὸ τῆς αἰτῶν.
- 71. αὐτῶν παϊδας.
  - <del>10</del>93
- 72 πρεσβύτατοι.
- τους αυτων.
   τοσοῦτω.
- 75. μόντ, δ' αν.
- 76. ποιοίμενθα.
- 77. loor.
- 79. περὶ αὐτῶν.
- 81. ἀφετήν αὐτῶν.
  - 3. Πρός σίμωνα ἀπολογία.
  - 1. τοσούτο τόλμης. Bk.
- 12. Πειραιεώς.
- 33. τη βασανιζόμενον.
- 42. τό γ' ἐπ' ἐκείνων. Bk.
- 43. δεινὸν είη. ΒΚ.
  - 4. Περὶ τραύματος ἐχ προνοίας περὶ οὖ καὶ πρὸς ι
  - 8. παρωξυμένος.
- 12. προνοία τὸ ἶσον.
  - 17. καὶ οὐ λήσει οὐδὲν έν ταύτη. ἔγωγ' αν ἔσον εἶχο σανισθείσης.

Am Rande ..... (nicht lesbar) δλως οὐδένα.

- 6. Κατ' ἀνδοχίδου ἀσεβείας.
- 3. τῶ ϑεῶ.
- 13. αδιχούσι, του αὐτου ασεβήματου. Βκ.

- ι. δρώντα. Bk.
- ). ἄλλου μεν δή.
- l. οὐκ ἂν δύναισθε (sic).
  - 7. 'Αρεοπαγιτικός ύπὲρ τοῦ σηκοῦ ἀπολογία.
- πλείον (sic).
- 3. χαὶ ἡμᾶς.
- β. ἀποκρυπτόμεν θα (sic).
- 2. φησὶ μὴ δεῖν.
  - 8. Κατηγορία πρός τούς συνουσιαστάς κακολογιών.
- λαχείνος. Ebenfalls im § 15.
- δήταμε.
- · κατ' ἐμοῦ ταῦτα δόξαιμι (ohne ein Komma).
- . ἀχόντων ήμῶν.
  - καὶ μουδεν ούτος έξευρεν.
- $\dot{\epsilon}\zeta\dot{\eta}\tau ov\nu$  (sic). ἐπεἳ.
- $\pi \varrho \acute{o} \vartheta \acute{v} \mu^{\varsigma}$  (dieselbe Hand und Tinte).
- . ὀφειλόμενόν με ταῦτα παθεῖν. . εύηδες τί έπαθον.
- κακῶς ἐλέγετε. Bk.
  - 9. Υπέρ τοῦ στρατιώτου.
- χρήσομαι.
- λάβε.
- . αὐτοι σφισιν.
- την έπιβουλην, Bk.
- ἐξάπαντος τοῦ λόγου.
  - 10. Κατά θεομνήστου α΄.
- ἐδυνάμην (sic).
- ἐπεβούλευσα αὐτῶ.
- 3. εί μέν τίς σε είπη πατραλοίαν ἢ μητραλοίαν ήξίους ἂν αύτὸν ὄφλειν σοι δίκην.
- ). λέγοντι οὐδέν σοι μέλλει;
- κατηγορίας ἐδικάσω.
- $\vec{\eta} \, \vec{\pi}^c \, \, \vec{n} \, \sigma \, \, \sigma \varepsilon = \varepsilon \vec{l} \pi \varepsilon \, \, \tau i \varsigma \, \, \sigma \varepsilon \, \, (\text{sic}).$

 Am Rande als Erklärung zum: ἐπὸ νύκτα des Τε ἀντὶ διὰ νυκτός.

47. βέβαίον.

56. την αὐτῶν.

57. καὶ ἡγεμόνας πόλεων.

58. ἐδήλωσεν.

60. τῆς αὐτῶν έλευθερίας.

63. αὐτῶν ἀρετῆς.

64. οὔτε ἐλαττοῦσθαι.

65. κακία τῆ αὐτῶν. οξοί τε ἐγένοντο.

70. ἀπὸ τῆς αὐτῶν.71. αὐτῶν παῖδας.

εροι 79 ποςαβύτατοι

72. πρεσβύτατοι.

73. τοὺς αὐτῶν. τοσοῦτω.

**75.** μόνη δ' ἄν.

76. ποιοίμενθα.

76. ποιοίμενθα. 77. **Ισ**ον.

70. σου σύστου

79. περὶ αὐτῶν.

81. ἀφετὴν αὐτῶν.

3. Πρός σίμωνα ἀπολογία.

Bk.

- 1. τοσοῦτο τόλμης. Bk.
- 12. Πειραιεῶς.
- 33. η βασανιζόμενον.
- 42. τό γ' ἐπ' ἐκείνων.
- 43. δεινόν είη. ΒΚ.
  - 4. Περὶ τραύματος ἐκ προνοίας περὶ οὖ καὶ πρὸς όν
- 8. παρωξυμένος.
- · 12. προνοία τὸ ἶσον.
  - 17. καὶ οὐ λήσει οὐδὲν ἐν ταύτη. ἔγωγ' ἂν ἶσον εἶχον σανισθείσης.

Am Rande ..... (nicht lesbar) ὅλως οὐδένα.

- 6. Κατ' ἀνδοχίδου ἀσεβείας.
- 3. τῶ ઝεῶ.
- 13. ἀδικοῦσι, τοῦ αὐτοῦ ἀσεβήματου. Βκ.

- .  $\vec{ov}\chi$  oloi  $\tau \epsilon$ . Ebenfalls § 49  $\vec{ov}\chi$  olov  $\tau$   $\vec{\tilde{\eta}}\nu$ .
- . μάρτυρες fehlt im Texte und am Rande.
- ]. ἀλλὰ ταληθη.
- l. ἐστασίαζόν που.
- η 5. ἐπειδὴ αὐτοὺς.
- . μάρτυρες fehlt im Texte und am Rande.
- .. τουναντίον ταναντία.
- i. . αὐτοῦ. Ebenfalls im § 67 und 68 αὐτῶ.
- . ά πέδειζε.
- . ουδέν φροντίζων δέ.
- . τῆς αὐτῶν πονηρίας (sic).
- . φὰ μέλλειν (sic).
- . οὐκ ἐξίσου.
- . καίτοι οὖτοι μὲν.
- . δοχῆ τολμῆσαι.
- . αὐτῶν κατηγοροῦσι.
- . ὁπότε Νοηθείεν (sic). Dies N kommt auch sonst vor; gewöhnlich aber wird das ν gebraucht.
- ). διατοῦτο.
- . ἐζητοῦντο. Bk.
- '. οί δ' ἐν ξένη γῆ.

### 13. Κατὰ ἀγοράτου ἐνδείξεως.

- καθόσον.
   ἐξαρχῆς.
- . ώς φασί τινες. Β
- . οὖχ ἔτι (sic).
- . καθέκαστον.
- . κασεκαυτο
- . οὐχ' οἶα.
- . καὶ τοίνυν γε βία. . πλειόνων αὐτοὶ (sic). Bk.
- εργάζεσθαι αὐτόν· οὐκ εδόκει (sic).
- . ἐκποδῶν (sic). Ebenfalls im § 24. Sonst vgl. ἐμποδων § 88.
- . βουλόμενος άγαθόν.
- . τουναντίον.
- . μέγά τι.
  - ἐπεί. Ebenfalls § 87, 93.
- . ψήφισμα fehlt. Ebenfalls § 59.

- 59. έβούλοντο τινές.
- 62. καθέκαστον. Ebenfalls § 65.
- 70. αθηναίων τον δημον (sic) Bk.
- 74. οἱ αὐτοὶ.
- 76. διότι φησὶν.
   τούνομα.
- 77. ἀκούω δὲ αὐτὸν.
- 78. τιμωρεῖσθαι τινὰς.
- 81. ως δ' άληθη λέγω, μάφτυφες. Bk. Im Texte leerer l nach dem Worte μάφτυφες, am Rande μ'.
- 85. ἐπ' αὐτοφώρω τῆ ἐπαγωγῆ. Auch hier sicher so zu wie hestimmt am zweiten Male; außerdem wäre ich ge auch § 86 παγωγῆ als ἐπαγωγῆ und nicht als ἀπα (X<sup>K</sup>) zu lesen.
- 91. οὐ καὶ διὰ τοῦτο καὶ διὰ τὸν.
- 95. μὴδὲμιᾶ.
- 97. οὐχ' ὁμόψηφοι.

#### 14. Κατὰ άλκιβιάδου λειποταξίου.

- 1. δικασται οὐδὲ μίαν.
  - **કે**ξα**ણ્ત્ર**ગૈંદ.
  - υπαυτου. Ebenfalls § 2.
- 2. χαὶ πότερον.
  - των προγεγραμμένων. Βκ.
- 5. τουπίσω. Ebenfalls § 6.
- οὐχ¹ οἵτινες.
   οὐχ¹ οὕς.
- 7. μεθύμῶν.
- 8. διατοῦθ'·
- 10. οὐδὲ πώποτε.
  - ουσε πωποτε ουχ` ώς.
    - ύφυμῶν. Ebenfalls § 12, 15, 26.
- 13. ἔσονται:
  - μάλισθύμᾶς.
  - μὴδὲμιᾶς. Ebenfalls § 40 μὴδὲμίαν.
- 15. τοὺς πολέμους.
- 16. ήγοῦμαι δὲ.
- 17. μεθήμῶν.
  - παῖς ἦν οῧτω δειλὸς. Βκ.

3. eneid' av. Ebenfalls § 43.

Bk.

- 0. πραττόμενα, ύμεῖς δὲ.
- 1. οὐδὲν ἀλλ' έδει (sic).
- πραττόμενα. Bk. 2. αὐτοὶ ὀργίσθεσθαι (sic).
- 5. μεθήμέραν.
- 6. ποῖον τινα.

κακείνω.

ώς τοὺς ἄλλους. προύδωκεν.

δήσας, entstanden durch Verbesserung aus δείσας.

- 7. οΰτως μισεῖ (sic). ). ἐπιτειχῖσαι.
- ล่งงิจัง
- . εἰχός ἐστιν.
- . οὐχ' ὁμοίων. . ὅταν μεν.
- . φυγήν αὐτοῦ.
- . οἱ ἡμέτεροι.
- . χόσμιοι είσὶ. ούχ' οί μέν . . . . οί δ'.
- . οὐδὲμιᾶς.
- . τί άγαθον.
- ι. ὅπώς ποθ'.
  - 15. Κατὰ ἀλχιβιάδου ἀστρατίας.
- Bk.
- .. Das am Rande befindliche ὁπλίτας ist offenbar nicht von derselben Hand wie der Text (wo das Wort πολίτας heisst) geschrieben.
- ι. ἀρχιστρατίδη.
- 16. Έν βουλή μαντιθέω δοκιμαζομένω απολογία.
- . ἐπειδ' αν.
- ι. ούτως βεβίωκα.
- ούτως διώχησα.
  - μὴδὲ
- .. οὐχ' ώς. Ebenfalls § 17.
- . διαταῦτα. Ebenfalls § 20.
- ι. ύμᾶς είσὶν.

### 17. Δημοσίων ἀδικημάτων.

- 1. εἶναι τινὸς.
- 2. ταργύριον.

α δ' έχρήσατο (sic).

- μάρτυρες fehlt im Terte wo ein leerer Raum dafür) und am Rande.
- 6. τω δύο (sic) zweimal.
- 8. ελέχθησαν.
- 9. αξται αξ ἀπογραφαί.
  - 18. Περὶ τῆς δημεύσεως τοῦ νικίου ἀδελφοῦ ἐπίλογος.
- 5. οὐα ἀπελαυνόμενοι.
- πολίαρχος; ich muss hierin der Kayserschen Lesung beistimmen.
   ωσθύμᾶς.
- 14. φεύγοντες τοῦ αὐτοῦ ἀνδρὸς ταναντία
- 15. χαὶ τοῖς μὲν ἄλλοις (sic).
- 16. οὐχ' ὅτι.
- 17. of  $\mu \hat{\epsilon} \nu$  auch sonst vorkommend.
- 18. ταῦθύμεῖς.
- 20. ἄν δέ μοι.
- 23. ἀνθάπάντων.
- 24. αὐτοὺς οἵ δ' ὑπὲρ.
- 25. αἰτίαι. Bk.
- 26. ἀξιῶ.
  - 19. Υπο τῶν ἀριστοφάνους χρημάτων πρὸς τὸ δημόσιον.

Die Ueberschrift lautet jetzt allerdings  $\hat{v}\pi\hat{o}$   $\tau\hat{\omega}v$  etc.; wir wissen aber nicht, welche Präposition auf der oberen Randüberschrift gestanden hat, denn schief geschrieben wie sie war wurde sie am Anfange zerschnitten; sie ist jetzt nur vom Worte  $\hat{\alpha}\rho\iota\sigma\tau\sigma-q\hat{\alpha}r\sigma\sigma$  an zu lesen.

- 9. νῦν εστιν.
- 10. καθέκαστον.
- ύπ' ἐκείνου τὲ πεπιστευμένους γεγονότας τὲ. ἐπεϊ.
- 15. φαίδοω ὄντι (sic).
- 22. οὐχ' ἱχανὰ.

- 3. αὐτῶ ἡχουσῶν (sic).
- 5. Die ganze vielbesprochene Stelle ist in unserem Codex so zu lesen: φιάλης μὲν χουσῆς ὡς ἀριστοφάνην λαβεῖν ἐκκαίδεκα μνᾶς ἐπ' αὐτῆ ἄν ἔχοι ἀναλίσκειν εἰς τὰς τριηραρχί, welches letztere zugleich in τὰς τριηραρχίας und in τὴν τριηραρχίαν aufzulösen ist, wie auch Sauppe richtig meint.
- 6. ἄγειν τὲ
- 7. δθείστία.
- 8. ἀλλει (sic).
- 9. ύπὲς αὐτοῦ τὲ.
- οἰκίαν τὲ.
- ι. οὐχ' ὅπως.
- ώστε εἰκὸς.
   θυγατὴρ
  - ἶσα
- ι. τοῦτοένεκαή ξιοῦτε (sic).
- . ἐφάνη (sic), denn es ist gewiss das ἐφάν des Textes so zu lesen und kann nicht als eine Abkürzung von ἐφάνησαν gelten, wie es Kayser angenommen hat.
- ι. πένητες είσί.
- τὲ πολλά.
- 7. καὶ καθεκάστην (sic) αναγνώσετε.
- 8. οὐδὲμίαν.
  - $\mu \acute{\alpha} \varrho \tau \upsilon \varrho \varepsilon \varsigma$  fehlt im Texte; am Rande war es geschrieben (in Abkürzung?); es sind noch abgeschnittene Spuren davon zu sehen.
- 9. ἀχοῦσαι μου.
- μάφτυφες blos am Rande. 0. μεν οὖν χρόνον. Bk.
  - 20. Υπέρ πολυστράτου.
- 1. μηθύμῶν.
- 2. ὁποῖοι τινές εἰσιν (sic).
- 3.  $\tilde{\eta}$  . . . .  $\tilde{l}$  x  $\alpha v$   $\delta \varsigma$  (sic).
- 5. η΄.... ικανος (sic).5. οἶος τέ ἐστιν (sic).ἄρξας ἀρχὰς.
- προυδίδοσαν. 6. δ δέ'.

#### LAMPROS

- 7. ἐχχλέπουσιν. οὐδὲ μίαν. Ebenfalls im § 14. — § 30 μὴδὲμίαν.
- 8. οί δε ἀπέθνησκον (sic).
  - ώστε εί τις.
- 10. ταυτά.
- 11. κατηγόρο. αὐτῶ ἄστει (sic).
- 14. ταναντία.
- 19. οὐχ' οἵούς τε.
- ξένος τίς (sic). 20. οὐχ' οί.
- αίτιοι είσὶν (sic). έπεἴ.
  - ύμεῖς ἐστὲ.
- 21. τό, τε υμέτερον (sic). Keine Spur von einer Linie, wie von Kayser aufgenommen wurde.
- 22. ἀυτῶ.
- 25. τοὺς μ 27. ἀνεγέγραπτο.
- 30. τοιοῦτοι ἐσμὲν.
  - δίχαιοι έσμεν.
- δια την υμετέραν.
- 31. οίοι έσμεν.
- 32. ὑμᾶς entstanden durch gleichzeitige Verbesserung aus ei vorher geschriebenen fuãs. oftwe.
- 33. άγαθός γεωργός. Das über dem Buchstaben γ abgekt Wort, wenn überhaupt ein solches da sein sollte, wäre w scheinlich als rig zu lesen.
- 34. παίδας αὐτοῦ.
- 35. rorrarrior. ર્પ્યાહેંગ ૧ દે.
  - - 21. Απολογία δωροδοκίας απαράσημος.
  - 3. xadruepar.
  - 4. ἐχχαίδεχα μνάς. πυριγισταίς.
- 11. ofras.

- . ὥστε.
- . μηδύφήδονης . . . . μηθύπὸ. προκαλέσασθαι.
- ι. τουούτοις.
- . είμη.
- .. οὐδέ πώποτ (sic).

#### 22. Κατά τῶν σιτοπωλῶν.

- !. εί μεν είσιν.
- 1. οὖνεκα (sic). Ebenfalls § 12 und 20 (zweimal).
- i. Egols. Ebenfalls § 13, 21.
- ). τὸν σιτον.
- 3.  $\eta \rho \dot{\omega} \tau \tilde{\omega} \nu \cdot \mu \dot{\tilde{\epsilon}}$ , wobei das erst geschriebene  $\dot{\eta} \rho \dot{\omega} \tau \omega \nu \mu \epsilon$  von derselben Hand in ἡρωτῶμεν verbessert worden ist.
- ). αὐτῶν. ών είσὶ.
  - ταναντία. Ebenfalls § 13.
- λ. ύμᾶς μάρτυρας.
  - μάρτυρες fehlt im Texte und Rande.
- · κακοῦ τινὸς.
- ι οὐχ' οἶοί τ' ἦσαν.
- ι. σώματος είσιν.
- καθ έκάστην.
  - 23. Κατὰ παγκλέωνος ὅτι οὐκ ἦν πλαταιεύς.
- . ούς τὲ.
- . μάρτυρες blos am Rande; im Texte ein leerer Raum dafür. Ebenfalls § 11, 14, 15.
- ι μεταταῦτα.
- ι αὐτῆς αὐτὸν.
- . ἐπισκεψάμενος. ἐπεί΄.
  - 24. Πρός την είσαγγελίαν περί του μη δίδοσθαι τῷ άδυνάτω άργύριον.
- δοχῆ.
- . ἐξίσου. Ebenfalls § 9.
- .  $\tau \tilde{\eta} \varsigma \mu \dot{\epsilon} \nu o \tilde{v} \nu$  (sic).
- τοιοῦτο ζητεῖν.
- μηδε.

- 7. ἐχχλέπουσιν. οὐδὲ μίαν. Ebenfalls im § 14. — § 30 μὴδὲμίαν.
- 8. οί δέ ἀπέθνησκον (sic).
- 10. ταυτά.
- 11. κατηγόρο
- αὐτῶ ἄστει (sic).

ώστε εί τις.

- 14. ταναντία. 19. οὐχ' οἵούς τε.
- ξένος τίς (sic). 20. οὐχ' οί.
- αἴτιοι εἰσὶν (sic). ŧπεί.
  - ύμεῖς ἐστὲ.
- 21. τό, τε υμέτερον (sic). Keine Spur von einer Linie, wie sie von Kayser aufgenommen wurde.
- 22. ἀντῶ.
- 25. τοὺς μ 27. ἀνεγέγραπτο.
- 30. τοιοῦτοι ἐσμὲν.
  - δίχαιοι έσμεν. διὰ τὴν ὑμετέραν.
- 31. οξοι έσμεν.
- 32.  $\delta\mu\tilde{\alpha}_{S}$  entstanden durch gleichzeitige Verbesserung aus einem vorher geschriebenen ἡμᾶς.
  - οΰτως.
- 33. άγαθός γεωργός. Das über dem Buchstaben γ abgekürzte Wort, wenn überhaupt ein solches da sein sollte, wäre wahrscheinlich als τις zu lesen.
- 34. παζδας αὐτοῦ. 35. τουναντίον.
  - ύμῶν τὲ.
    - 21. Απολογία δωροδοκίας απαράσημος.
  - 3. καθήμέραν.
- 4. έχχαίδεχα μνάς. πυριχισταῖς.
- 11. οὕτως.

```
χαλεπώς διακεϊσθαι.
. ὅτε μὲν γὰρ
  λαοδάμαντι ἀποδοκιμάσητε.
                                              A ...
  \tilde{\eta} σχοπείν (sic) vielmehr nach Vergleichung von anderen
  Stellen wo der Spiritus ganz wie bier geschrieben ist, muss
  er auch hier unbedingt als ein Lenis betrachtet werden.
                                   Company of the Company
. ὑπολίγων.
  γεγέννηται.
. ὑπὲρ αὐτῶν.
                                 2 K \in \mathbb{N}
  μετεμέλησεν.
. οὐθώς (sic).
. τουναντίον.
. προύδωκε.
27. Κατά ἐπικράτους καὶ τῶν συμπρεσβευτῶν ἐπίλογος
                 ώς, θεόδωρος.
. είμη.
. ὑφὑμῶν.
. \tau o \acute{v} \check{\tau} \delta \grave{\epsilon} (sic).
  ούχ' έτέρων.
. οὐχ' ὅταν.
ι. αὐτῶν.
·. οὐχ' ἡμῶν.
. οὐδειμηπροθέντες.
                               Same of the same
  άχριτοι είσί.

 νῦν ἡμῖν.

. οὐκ ἔτι.
ι. ἐπειδάν.
            28. Κατὰ ἐργοκλέους ἐπίλογος.
. ούτως ταχέως.
ι. τῶν αὐτοῦ.
i. οὖx ἐπιβουλεύοντάς σοι.
  αὐτοὺς ἡγήσαντο.
'. καθέκάστην.
  ovx etc. Ebenfalls im § 9.
1. avrav.
```

πουτανέων. Hermes X. The same of the same of the same

- 18. ἐὰν.
- 20. οἱ δἔ πρὸς κουρεῖον.

κακείνων.

- 25. μεθύμῶν.

  - 25. Δήμου καταλύσεως ἀπολογία.
  - 3. ἐξίσου.
  - γοὖν.
  - 9. έλευσίναδε.
- μεθαύτῶν (sic).
- 12. ἀνθήςτινος.
- καὶ ταλλα.
- 13.  $\dot{v}\phi\dot{v}\mu\tilde{\omega}v$ . Ebenfalls § 14.
- είπουμοίτις.
  - γένοιτο (sic).
- άγαθοῦ τινὸς.
- παρ' αὐτῶν. 14. οὐδὲμίαν. Ebenfalls § 30 οὐδὲμιᾶς, § 4 μὴδὲμιᾶς, §
- μὴδὲμιᾶ.
- 16. οὔτε δίαιταν (sic).
- 24. δόξαιτ' ᾶν (?)
- 25. οὐδέπώποτε.
- 28. ούτως πλείστον. 32. οὐχ' οί.
- 33. πειραιέως.
- 34. τὰ μέν.
- 26. Περὶ τῆς εὐάνδρου δοκιμασίας.
  - 3. ούχ' δρᾶται.
  - 5. οὐ νῶ δεῖν.
  - 7. πάνθοὖτος.
  - οὔνεκα. 8. θύσαι.
  - 9. xaneiro. Ebenfalls § 13 xaneiroi, § 15 naneiror.
- 10. βουλευσων.
  - μὴδὲ

ύφύμῶν.

- 11. αὐτὸν καθαύτὸν.
- 12. αἴσθωνται προσῆχε.
  - δικάζοντα ον έδει (sic).

18 N. S. S. C.

Johnson Starter

the Williams in

. Astronomy

, i.e.  $(V_{\ell}, \tilde{V_{2}})$ 

JAMES OF BEREIT

Airgon oak

103 90 C 100

N. 5 50 60 50

Car Ser Se

οπόσοι ὑμῶν (sic); so war es von Anfang an geschrieben; das  $\eta \mu \tilde{\omega} \nu$  (sed fuit  $\psi \mu \tilde{\omega} \nu$ )" von Kayser muss einer Verwechselung mit der obigen Stelle seine Entstehung verdanken. φυγόντάς τε. COUNTY OF THE LAND

. ταναντία.

ι. οὐχ' οδόν τε . . . . οὐχ' ίκανὰ εἰς γε τὰς θυσιάς. μάρτυρες blos am Rande in abgekürzter Form; im Texte leerer Raum dafür.

!. δυνάμενθα.

. οὐχ' ὅταν.

). διατί.

Ι. αὐτὸν.

3. οξοιπερ.

0. μήδὲ.

1. ἐξαιτησομένων.

5. οῦτως γὰς. πάντα.

## 31. Κατὰ φίκωνος δοχίμασίας.

1. οὐχ' ἕν τι.

5. ἀναγκαῖον σφίσιν.

3. χαθόσον und weiter unten καθόσον.  $\theta$ .  $\mu \epsilon \vartheta \dot{\eta} \mu \tilde{\omega} \nu$ . Ebenfalls im § 33  $\mu \epsilon \vartheta \dot{\nu} \mu \tilde{\omega} \nu$ .

0. ἐπικατεργασαμένω (sic).

οὐδὲμιᾶς. Ebenfalls im § 12.

ώχει τὲ.

μάρτυρες nur am Rande in abgekürzter Form, im Texte . At those of the co

blos leerer Raum dafür.

· νῦν τὲ.

β. διὅπευ.

μάρτυρες wie oben.

η οἰχεῖοι.

μὴδ' ώφελουμένη.

ι. οὐχ' ἡμαρτηκότα.

i. τι προύδωκεν. Ebenfalls § 31; sonst προύδωκε hier unten A 15 h 20. 110 wie auch im § 29.

ι. τοιοῦτόν ποτε (sic).

Burger & Dogwood Section 6. Gods

- 10. ὦ ἄνδρες ἀθηναῖοι (sic).
- 11.  $\mu\eta\delta\bar{\epsilon\nu}$ .
- 12. αἶτῶ.
- 13. **13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 13. 1**
- 15. οὐδὲ μία. Ebenfalls § 16 οὐδὲ μίαν. 16. ταυθύμζη.
- 17. αὐτοῖς αὐτοὺς.

## 29. Κατὰ φιλοκράτους ἐπίλογος.

- 1.  $\tau \tilde{\eta} \varsigma \ \tilde{\alpha} \pi o \gamma \varrho^{\alpha}$ .
- 3. των δ' αὐτοῦ.
- οὐκοὖν. ούχ' ώς.

  - τὰ αὐτοῦ.
- 6. μεσεγγυηθέντα (sic). Denn das μεσεγγυ η des Texte vielmehr so zu lesen als μεσεγγυηθέντη, indem das η dem v zu verbinden ist.
- 8. ἀποδώσει καί.

Section 1

- 12. ύμιν είσιν. τὰ αὐτῶν.
- 13. μὴδὲμίαν.
  - 30. Κατὰ νιχομάχου γραμματέως ευθυνών κατηγορία.
  - 2. καθέκάστην.
  - 5. τῆς αὐτῶν ἀρχῆς. μόνω σοι. τά δ'.
- 7. ἐπειδ' αν. Ebenfalls im § 30.
- 8. τρισχιλίων (sic).
- περὶ αὐτοῦ.
- 10. δήσαντας (sic), gleichzeitige Verbesserung aus dem ers schriebenen δείσαντας. with the first way

...

- 11. ούτως φανερώς. 12. ἐκποδῶν.
- Carried Michelle im 3 % ούχ' ὑπὲρ ἡμῶν. Gleichzeitige Verbesserung aus dem geschriebenen vµwv. - i

ovošuiar. Ebenfalls im § 28.

προταθέντος.

μὴδέπώποτε. καθήμῶν. !. κατιδεῖν ἐστιν.

δάδιον έστὶ.

## 'Αλκιδάμαντος όδυσσεύς.

ἀφὧν.
 οὐδὲμία. Ebenfalls § 4. — οὐδὲμιᾶς § 13. — οὐδὲμίαν § 21, 29.

γίνονται. Ebenfalls im § 16.

λόγους τὲ.

2. τὴν αὐτῶν. 4. ὡς ἄν εἰδῆτε.

ἐφἧ. πώποτε.

άνης ἔστι. 5. τὲ ἀποςία.

6. ούτος τέ.

7. χασσάνδραν.

άρα γε.

έφοίς. 5. έπαυγέαν είς ηλιν.

ο επαυγεαν εις ηλιν. Τελλάδα δαμνέσθαι

7. ελλάδα ἀφικέσθαι. κτίσιν.

3. ου θεων (sic).

in ou temp (SIC).

έπιγινομένοις.

λαπίθων.
 καὶ ἐν τάξει.

ώστε οὐ.

. Φρήϊκες. . εὐμολπίδων.

τεττόρων.

. δλοσφύρου.

. στάθμα. άπο κύβων προσγινόμενα άνόνητα: γίνεται.

- 25. Nach dem mit dem Worte nolepioes schliefsendem Satze an Rande μάρτυρες in abgekürzter Form. αὐτόν τε.
- 29. τὰ βέλτιστα.

## Αντισθένους αΐας.

- 1. ποία τίς. έγίνετο.
- 3. ὥσπέο τι.
- χοζοθαι γε.
- 4. βασιλεῦ οὐχ ὄντες.
- 5. ήττασθαι μοι. ..
- ούχ ἔστιν χερδαίνείν τί. ἔργα μᾶλλον. Hier im entsprechenden Theile des Randes (μ/μ)
- οὐδὲμίαν.
- 8. δίκη έστιν.
- 9. διαγινώσκειν. οὐχ' ἑκών.

## 'Οδυσσεύς.

Die Ueberschrift ist zweimal geschrieben, das zweite Mal aber gestrichen; der Name des Redners fehlt gänzlich.

- 1. οὐδὲμία**ν**.
  - 3. ταῦτα δὲ. οἴσθας.
  - οἰχ' οἶός τε. τί χρη.
  - 6. σεαυτόν.
  - 7. φασίν ἄτρωτον (sic). μὴδὲ ἕτερος δράσαι (sic).
  - οἴει τί.
  - 8. πρός τὰ τείχει. τά τε ενθάδε.
  - 9. έθέλει τίς.
  - εἴμ' ἀεί. 10. οὐδ' ἦνίχα.
- δπότ' ἄν. ηνίκα σώζω σε.
- Lieb by a way of mounds for

a onder all one ca

away'r. Ge Burgar & W.

John Song to

334 345 35 4

πῶς ἄν.
 ἔμελλεν.
 οὐκ ἀναιρουμένους.
 ἐναντιώτατα αὐτοῖς.
 οὐκ΄ οἶσϑα.
 ἰσχύσαι.

Δημάδου ύπες της δωδεκαετίας.

- . ἄυ δ' εύρίσκωμαι. ή χρεία.
- . τί καὶ χαλεπόν...... οὐκ' εἰς.
- . μαρτυρεἶ. ὀρωπὸν.
- . οὐχ' δπλων.
- . ύφης. . ἐκκλίναι.
- μὴδὲμίαν. ·. ἐπήγετο.
- τὸν ἀλέξανδρον.
   ἐμὲ στυγνὸν.

## Γοργίου έλένης έγκώμιον.

- , χαὶ πόλιν ποᾶγμα.
- . οὐδὲ όλίγοις.
- . μεγέθει entstanden durch Verbesserung aus dem erst geschriebenen μεγέθη.
  - of  $\delta \dot{\varepsilon}$  (zweimal). Ebenfalls im § 7  $\tau \dot{\delta} \nu$   $\delta \dot{\varepsilon}$  und im § 14  $\delta \dot{\varepsilon}$  (viermal).
- φιλοτιμίας τε... .. διότι.
- i.  $\tau \tilde{\eta} \ \Im \varepsilon \tilde{\omega}$  (auch X).
- ΄. ἤ ὑβρισθεῖσα.
- ΄. ή ύβρισθεΐσα. ). τοῖς ἀχούουσι.
- φίλος (auch X).
- .. ή τανῦν γε.
- ξλένην υμνοςηλθενομοίως ανουνεανοὖσανώσπερείβιατηριον βιαήρπάσθη Εξειν ὁ δὲ νοῦς καίτοι εἰ ἀνάγκη ὄνειδος Εξει. ὁ μὲν ουν.

#### LAMPROS

- 28. Nach dem mit dem Worte πολεμίοις schließendem Satz Rande μάφτυρες in abgekürzter Form. αὐτόν τε.
- 29. τὰ βέλτιστα.

## Αντισθένους αΐας.

- ποία τίς.
   ἐγίνετο.
- 3. ὧσπέ**ο τι**.
- χρησθαι γε.
- 4. βασιλεῦ οὐχ ὄντες.5. ἡττασθαι μοι.
  - ούκ έστιν κερδαίνείν τί.
- 7. ἔργα μᾶλλον. Hier im entsprechenden Theile des Rande
- οὐδὲμίαν. 8. δίκη ἐστιν.
- 9. διαγινώσκειν.
- ου οταγινισομειν.

## 'Οδυσσεύς.

Die Ueberschrift ist zweimal geschrieben, das zweite Mal gestrichen; der Name des Redners fehlt ganzlich.

- · 1. οὐδὲμίαν.
  - ταῦτα δὲ.
  - ο. ταυτα σε οἴσθας.
  - 5. οὐχ' οἶός τε.
    - τί χοὴ.
  - 6. σεαυτόν.
  - 7. φασίν ἄτρωτον (sic).
  - μὴδὲ ἕτερος δράσαι (sic).
  - οἴει τί.
  - 8. πρός τὰ τείχει.
  - τά τε ένθάδε.
  - 9. ἐθέλει τίς.
  - εἴμ' ἀεί.
  - οὐδ' ἢνίκα.
    - δπότ' ἄν.
    - ηνίκα σώζω σε.

# DIE ENTSTEHUNG DER MAKEDONISCHEN ANAGRAPHE.

Bei einer Untersuchung über die Entstehung der Makedonischen Anagraphe erscheint es uns ersprießlich, im Gegensatz zu Gutschmid von Diodor auszugehen, von dem wir in dem Auszug, den Eusebius¹) aus dem siebenten Buche desselben gemacht hat, freilich nur die Reihe und die Regierungsjahre der Könige besitzen, von denen er handelte; und noch dazu von Perdikkas II. ab, zumal bei den Königen nach Archelaos, in stark verkürzter Form, wie die Vergleichung des uns bei Diodor direct Erhaltenen ergiebt. Die weiteren Angaben Diodors vertheilen sich auf B. XII—XVI, und sie müssen als directe Zeugnisse, durch deren Bestimmung ein sicherer Anhalt für die folgende Untersuchung gewonnen werden kann, zuerst einer kurzen Besprechung unterzogen werden, bei der wir uns zunächst auf die beiden Könige Perdikkas II. und Archelaos beschränken. Ich referire kurz den Inhalt der Stellen:

Ol. 86, 2 — 435. XII 34, 2. Die Korinther bewegen Potidaea zum Abfall von Athen. Gleichzeitig beredet Perdikkas II. die Chalkidier, sich von Athen loszusagen und ihre gesammte Streitmacht in Olynth zu concentriren. Die Athener senden dreifsig Schiffe gegen Potidaea: dies wird belagert; die Korinther kommen mit 2000 Hopliten zu Hulfe; indess auch die Athener schicken die gleiche Zahl nach und siegen.

Ol. 88, 1—428. XII 50, 2. Sitalkes der Thraker hatte sich mit Athen zum Kriege gegen die Chalkidier verbündet; mit Perdikkas II. verfeindet, wollte er gleichzeitig den Amyntas, Sohn Philipps, auf den Makedonischen Thron setzen. Mit 120,000 Fußsoldaten und 50,000 Reitern fällt er in Makedonien ein; die Be-

<sup>1)</sup> Chron. I p. 322 f.

wohner hatten sich in die Castelle zurückgezogen. Einen dieser festen Plätze stürmen die Thraker, die andern unterwerfen sich; Amyntas, Sohn Philipps, wird auf den Thron gesetzt (C. 51). Es vereinigen sich nun die Griechen des Nordens gegen die Thraker, und Sitalkes hält in Folge dessen für gerathener, seine Beziehungen zu Perdikkas wieder herzustellen. Eine Heirath besiegelt den Vertrag der Name der Braut wird nicht genannt).

Ol. 92, 3 — 410. XIII 49. Archelaos belagert das abgefallene Pydna; Theramenes kommt ihm zu Hülfe, zieht indess, als die Belagerung sich in die Länge zieht, wieder ab, und zwar nach Thrake zu Thrasybulos, dem Anführer der ganzen Athenischen Nordexpedition. Archelaos erobert Pydna und siedelt es zwanzig Stadien vom Meere ab wieder an.

Ol. 95, 1 = 400. XIV 37, 5. In Makedonien wird Archelaus nach siebenjähriger Regierung von seinem Lieblingsknaben Kraterus auf der Jagd unfreiwillig getödtet. Seinen Sohn beseitigt dessen Vormund Aëropos, der dann sechs Jahre regiert. —

Wir können in der Besprechung dieser Stellen, deren Ursprung sich z. Th. mit größter Bestimmtheit nachweisen lässt, kurz sein. Was über Perdikkas erzählt wird, fügt sich den im Vorhergehenden und Folgenden berichteten griechischen Ereignissen eben so eng ein, wie es bei Thukydides in den entsprechenden Partien') der Fall ist. Ja noch mehr: diese Angaben sind geradezu mit ihrem Zusammenhange aus Thukydides übernommen. Nicht nur, dass die Mehrzahl der gemachten Detailnotizen bei Thukydides und Diodor vollständig übereinstimmt, sondern auch der Wortlaut lehnt sich bei diesem noch durchweg an Thukydides an. Man vgl. z. B. Thukyd. I 58 und Diod. XII 34:

Thuk.

Καὶ Περδίκκας πείθει Χαλ Ο Ο υσίως δὲ τσύτοις καὶ Περδίκκι δέας τὰς ἐπὶ θαλάσση πόλεις κας ὁ τῶν Μακεδόνων βασιλεύς ἀλλοξαλιπόντας καὶ καταθαλόν τρίως διακείμενος πρὸς Αθηναίστς, τας ἀνοικίσασθαι ἐς Όλυνθον ἔπεισε τοὺς Χαλκιδέας ἀπομίαν τε πόλιν ταὐτην ἰσχυρὰν στάντας Αθηναίων τὰς μὲν ποιήσασθαι, τοῖς τε ἐκλιποῦσι ἔπὶ θαλάσση πόλεις ἐκλιπεῖν, τούτοις τῆς ἐαυτοῦ τῆς γῆς Μυγδο εἰς μίαν δὲ συνοικισθήναι νίας περὶ τὴν Βόλβην λίμνην ἔδωκε τὴν ὀνομαζομένην Όλυνθον νέμεσθαι, ἔως ᾶν ὁ πρὸς Αθηναίους κτἔ.

Diod.

<sup>&#</sup>x27;) I 55-65; II 95-99.

Ganz ahnlich ist es in den unmittelbar vorhergehenden und folgenden Abschnitten: Was aber Diod. XII 50. 51 betrifft, so findet sich hier kein Zug, der nicht auch bei Thukyd. II 95-99 schon vorläge, während sich hier die Anordnung allerdings etwas verschoben hat. Wirklich abweichend sind nur einige Angaben. Wenn die proosooor auf 1000 Talente, statt von Thukydides auf 400 angegeben werden, so ist nur mit eingerechnet, was dieser erst im Folgenden erwähnt: δώρα οὐκ ἐλάσσω τούτων χρυσοῦ τε καὶ ἀργυρίου, χωρίς δὲ ὅσα ὑφαντά τε καὶ τελεῖα καὶ ἡ ατασχευή, und diese Summe abgerundet. Dann weicht ab die lahl der Truppen, die Thukydides auf 15000 Mann, Diodor auf 17000 angiebt. - Dieser Umstand, den man nicht ohne weiteres uf Diodors Rechnung wird setzen dürfen, macht auch hier sicher, vas aus andern Grunden Volquardsen 1) evident erwiesen hat, dass an an eine directe Benutzung des Thukydides durch Diodor nicht enken darf. - Was Diodor über Archelaos berichtet, dafür bietet ich allerdings bei Thukydides keine Parallele; aber die völlig naloge Einfügung unter die griechischen Ereignisse zeigt deutlich, ass Diodor auch dies jener Mittelquelle entnahm, die im Vorherehenden den Thukydides so fleissig nutzte; die Nachricht überen Tod des Archelaos ist im Zusammenhange mit den Angaben biodors über die Nachfolger dieses Herrschers zu besprechen.

Für die Abschnitte des XI—XV. Buchs, die griechische leschichte behandeln, hat Volquardsen den Ephoros als jene littelquelle erwiesen, und nach dem Gesagten kann man also auch lie besprochenen Abschnitte Makedonischer Geschichte mit Sicherieit auf Ephoros als Quelle zurückführen. — Dies giebt einen inhalt zur Bestimmung der Quelle in den Angaben Diodors über len Beginn der Makedonischen Geschichte ), zu deren Besprechung vir nunmehr übergehen.

A. v. Gutschmid hat ) die "Makedonische Anagraphe" iner eingehenden Untersuchung unterzogen, und ist in Folge der Vergleichung der Diodorischen Liste mit den uns anderweit erlatenen Angaben und vor allem den Listen bei den Chronographen

<sup>&#</sup>x27;) Unters. über die Quellen der griech. u. sicil. Geschichten bei Diodor 3uch XI-XVI. Kiel 1968 p. 28-34.

<sup>2)</sup> B. VII fr. 15. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Symb. philel. Bonn. p. 103-131.

Au dem Resultate gekommen, dass die erste officielle Anagraphe der Makedonischen Könige auf Veranlassung Alexanders I., des Philhollenen, stattgefunden habe, und die Zahlen der Könige von diesem Herrscher au mit absoluter Gewissheit zu fixiren seien: während man die der Könige von Karanos bis Amyntas I. für unhistorisch halten müsse. Diodor und Eusebius repräsentiren danach die alteste Veberlieferung dieser künstlichen Chronologisiung, die p. 130 auf die Form:

| Karanos      | regiert | 30 | Jahre |
|--------------|---------|----|-------|
| Koinos       | 7       | 28 |       |
| Tyrimmas     | 7       | 43 | •     |
| Perdikkas I. | ,       | 45 | 7     |
| Argaios      | 7       | 31 | 7     |
| Philipp I    | 7       | 33 | 7     |
| Acrepos      | -       | 20 | 7     |
| Alkeus I.    | 7       | 15 | 7     |
| Amyutas I.   | 7       | 15 | 7     |

tivet werk und die in der Weise angelegt sei, dass mit Zugrundeligung der verses zu 35 3 kahren den dret ersten ganz mythischen Retriebern 1941, den seeds kolgenden 1965 kahre gegeben wurden. Plarte dass inter 42 kahre des Ampuns I. sieher überliefert ver, self sowie ihm Vergeliger rechnete man 150 kahre, die Genesischen zu 39 kahren. Auf utwest Luste insimen dann die der gegeben. 5. De gran andere schemanischenden Chronographen, deren Property aber mein sehen senten all som mass.

In closer and distribute from a mandrish as money Widerspread, precidences lines of the distribution, which distributions are the state of the transformation with the distribution without the first transformation with the first transformation with the state of the state

utschmid K. Müller¹) und Brandis²) zurück³), wenn sie durch blose Discrepanz der Angaben über die Regierungszeit des rdikkas II. bei Athenaeos⁴) die Behauptung rechtsertigen wollen, se eine historische Fixirung der Makedonischen Könige erst mit chelaos möglich sei. Aber auch dann basirt jene Annahme auf chts weiter als auf der scharfsinnigen aber etwas waghalsigen unbinationsmethode, mittelst welcher Gutschmid seine Ansicht, sere divergirende Ueberlieserung über die Regierungsepoche des nyntas I. und Alexander I. lasse sich doch im Grunde vereinigen id auf 499/98 als Ansangsjahr Alexanders, resp. 454 als erstes hr des Perdikkas II. zurücksühren, deducirt.

In der That aber ist das von Müller und Brandis erhobene edenken nicht so einfach von der Hand zu weisen, wenn man ir seine Form praciser fasst: denn nicht, dass für die Regieingszeit des Perdikkas verschiedene Zahlen üherliefert sind, ist is, worauf es ankommt, sondern dass in unsern sämmtlichen erichten sich die Epoche Alexanders I., des Vorgängers des Perkkas, die nach Gutschmid doch schon durch gleichzeitige Anaaphe historisch fixirt war, je nach diesen Ansätzen verschiebt, ahrend doch eben diese historische Anagraphe nach Gutschmid unsere Ueberlieferung überging, ja ihr Fundament wurde. Die rwägung dieses Factums legt allerdings den Gedanken nahe, dass e Fixirung der Chronologie in der ganzen Königsreihe bei Diod. II 15. 16 von einem festen Punkte ausgegangen ist, der nach er Zeit des Perdikkas II. lag, und man also nicht an eine etwa rliegende historische Aufzeichnung der Jahre des Amyntas I. ad Alexander I. anknupfte. Dass dieser Punkt das Jahr 414/13 t, in dem Archelaos zur Regierung kam, wird sich weiter unten och mit größerer Bestimmtheit ergeben: jedenfalls ist es das rste aus historischer Zeit, in dem die ältere Ueberlieferung bereinstimmt<sup>5</sup>). Denn Synkellos<sup>6</sup>) giebt als Regierungszeit des rchelaos genau die vierzehn Jahre 413-399 an, in denen er

11 .

<sup>1)</sup> F. H. G. III 691.

<sup>2)</sup> de temporum Graecorum antiquissimerum rationibus. Bonn. 1857 p. 18.

<sup>3)</sup> Im Anschluss an Abel, Makedonien vor König Philipp p. 166.

<sup>4)</sup> V p. 217.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Gutschmid p. 103. 106.

Dessen Quelle nach Gutschmid selbst der ältera Ueberliefesung anehört.

zu dem Resultate gekommen, dass die erste officielle Anagraphe der Makedonischen Könige auf Veranlassung Alexanders I., des Philhellenen, stattgefunden habe, und die Zahlen der Könige von diesem Herrscher an mit absoluter Gewissheit zu fixiren seien: während man die der Könige von Karanos bis Amyntas I. für unhistorisch halten müsse. Diodor und Eusebius repräsentiren danach die älteste Ueberlieferung dieser künstlichen Chronologisirung, die p. 130 auf die Form:

| Karanos      | regiert    | 30         | Jahre    |
|--------------|------------|------------|----------|
| Koinos       | n          | <b>2</b> 8 | n        |
| Tyrimmas     | <b>n</b> · | 43         | *        |
| Perdikkas I. | n          | 48         | n        |
| Argaios      | n          | 31         | n        |
| Philipp I    | n          | 33         | n        |
| Aëropos      | n          | 20         | <b>"</b> |
| Alketas I.   | n          | 18         | n        |
| Amyntas I.   | n          | <b>42</b>  | n        |

fixirt wird, und die in der Weise angelegt sei, dass mit Zugrundelegung der yeveá zu 33½ Jahren den drei ersten ganz mythischen Herrschern 101, den sechs folgenden 199 Jahre gegeben wurden. Darin fand man die 42 Jahre des Amyntas I. sicher überliefert vor, auf seine fünf Vorgänger rechnete man 150 Jahre, die Generation zu 30 Jahren. Auf dieser Liste basirten dann die der spätern, z. Th. ganz anders schematisirenden Chronographen, deren Prototyp aber auch schon ziemlich alt sein muss.

In dieser Ausführung kann es zunächst als innerer Widerspruch erscheinen, dass eben die Berechnung, welche doch die 42 Regierungsjahre des Amyntas I. noch historisch überliefert vorfand, diesen König gleichwohl noch in die Bestimmung durch γενεαί einschloss, und dass man, eben weil diese 42 Jahre überliefert waren, die ursprünglich für die sechs Könige bestimmte Norm der γενεά zu 33½ Jahren verliefs und auf 30 Jahre herabsetzte. Indess von dieser formellen Inconsequenz abgesehen, hat die Aufstellung Gutschmids als stützenden Hintergrund die Annahme, dass die Regierungszeit des Alexander 1. und Perdikkas II. auf gleichzeitiger Anagraphe beruhe, also historisch, und von jener schematischen Berechnung ausgeschlossen sei. Gewiss mit Recht weist

Gutschmid K. Müller¹) und Brandis²) zurück³), wenn sie durch die blose Discrepanz der Angaben über die Regierungszeit des Perdikkas II. bei Athenaeos⁴) die Behauptung rechtsertigen wollen, dass eine historische Fixirung der Makedonischen Könige erst mit Archelaos möglich sei. Aber auch dann basirt jene Annahme auf nichts weiter als auf der scharfsinnigen aber etwas waghalsigen Combinationsmethode, mittelst welcher Gutschmid seine Ansicht, unsere divergirende Ueberlieserung über die Regierungsepoche des Amyntas I. und Alexander I. lasse sich doch im Grunde vereinigen und auf 499/98 als Ansangsjahr Alexanders, resp. 454 als erstes Jahr des Perdikkas II. zurücksühren, deducirt.

In der That aber ist das von Müller und Brandis erhobene Bedenken nicht so einfach von der Hand zu weisen, wenn man nur seine Form praciser fasst: denn nicht, dass für die Regierungszeit des Perdikkas verschiedene Zahlen überliesert sind, ist das, worauf es ankommt, sondern dass in unsern sämmtlichen Berichten sich die Epoche Alexanders I., des Vorgängers des Perdikkas, die nach Gutschmid doch schon durch gleichzeitige Anagraphe historisch fixirt war, je nach diesen Ansätzen verschiebt, während doch eben diese historische Anagraphe nach Gutschmid in unsere Ueberlieferung überging, ja ihr Fundament wurde. Die Erwägung dieses Factums legt allerdings den Gedanken nahe, dass die Fixirung der Chronologie in der ganzen Königsreihe bei Diod. VII 15. 16 von einem festen Punkte ausgegangen ist, der nach der Zeit des Perdikkas II. lag, und man also nicht an eine etwa vorliegende historische Aufzeichnung der Jahre des Amyntas I. und Alexander I. anknupfte. Dass dieser Punkt das Jahr 414/13 ist, in dem Archelaos zur Regierung kam, wird sich weiter unten noch mit größerer Bestimmtheit ergeben: jedenfalls ist es das erste aus historischer Zeit, in dem die ältere Ueberlieferung übereinstimmt<sup>5</sup>). Denn Synkellos<sup>6</sup>) giebt als Regierungszeit des Archelaos genau die vierzehn Jahre 413-399 an, in denen er

11 .

<sup>1)</sup> F. H. G. III 691.

<sup>2)</sup> de temporum Graecorum antiquissimerum rationibus. Bonn. 1857 p. 18.

<sup>3)</sup> Im Anschluss an Abel, Makedonien vor König Philipp p. 166.

<sup>4)</sup> V p. 217.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Gutschmid p. 103. 106.

Dessen Quelle nach Gutschmid selbst der ältera Ueberliefesung angehört.

wirklich 1) regiert hat. Bei Diodor liegt gerade hier eine Confusion vor, die das Wahre noch erkennen lässt. Denn wenn er an der einen Stelle<sup>2</sup>) bemerkt, Archelaos sei a. 400/399 gestorben, \$a- $\sigma \iota \lambda \epsilon \dot{\upsilon} \sigma \alpha \varsigma$   $\xi \tau \eta$   $\xi \pi \tau \dot{\alpha}$ , so widerspricht dies direct einer andern<sup>3</sup>), nach der Archelaos 410 schon regiert und Pydna erobert; als blos handschriftliche Corruptel kennzeichnet sich diese Verwirrung durch die Angabe des Eusebius<sup>4</sup>), der aus Diodor. d. h. aus eben dieser Stelle, dem Archelaos siebzehn Jahre giebt  $(\overline{Z} \text{ statt } \overline{|Z|}^5)$ ]. Indess auch diese Zahl war, wenn Diodor sie schrieb, nicht die seiner Quelle. Es wird sich später ) zeigen, dass eben diese Quelle auf Thukydides eine nicht geringe Rücksicht nahm: dieser aber berichtet<sup>7</sup>) — und seine Angabe muss als zeitgenössische unbedingt Glauben haben -, dass noch 414 Perdikkas II. die Athener bei einer Unternehmung gegen Amphipolis unterstützte. Todesjahr des Archelaos ist für Diodor wie für die gesammte Ueberlieferung bestimmt das Jahr 400,399; in der Quelle Diodors stand also hier kaum eine andere Angabe, als eben jene über die vierzehn Jahre 413-399: denn hier haben wir gleichzeitige Aufzeichnung. Ob hier ohne Zweifel Diodor selbst confundirt hat, oder ob eine zur Zeit des Eusebius schon vorhandene handschriftliche Corruptel hier vorliegt (IZ statt  $\overline{|\Delta}$ ), mag dahingestellt bleiben. Ob die Anhangsliste des Eusebius. die dem Archelaos 24 Jahre giebt, etwa auch hiermit in directem Zusammenhange steht (24 statt 14; K\(\Delta\) statt I\(\Delta\)) kann hier nat\(\bar{u}\)lich noch nicht entschieden werden 8).

Bevor wir weiter gehen können, müssen wir, um die ursprüngliche Gestalt des Diodorischen Berichts zu ermitteln; noch die Angabe desselben über Perdikkas I. besprechen. Denn auch hier hatte Diodor seine Quelle corrumpirt oder doch Gonfusion angerichtet, wie ebenfalls die Worte bei Euseb. I p. 323 zeigen: "Perdiccas annis XLII. Hie regni proferendi cupidus, Delphos

•

<sup>1)</sup> s. gleich unten über Thukydides.

<sup>2)</sup> XIV 37; 5. 3) XIII 49. 4) Diod. VII 15.

<sup>5)</sup> Müller F. H. G. III 491; Gutschmid p. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) p. 298 f. <sup>7</sup>) VII 9.

<sup>8)</sup> Euseb. I p. 234. Sie geht bis Perdikkas II einschließlich sicher auf die Quelle Diodors zurück, stimmt aber in der zweiten Hälfte der Reihe, Archelsos; Orestes ff.; abweichend von Diodor, mit dem Oanon des Eusebius und der Series regum überein.

legationem misit. " Et paucis verbis interpositis subdit (scil. Diodorus): "Perdiccam regnavisse annos octo et quadraginta." Offenbar hat sich Diodor hier das eine Mal in seiner Quelle verlesen (durch Verwechselung von MB und MH). Die Anhangsliste bei Eusebius, von der bemerkt wurde, dass sie wol auch auf die Quelle Diodors zurückgeht, bietet hier 48; dass dies wirklich das der Quelle Diodors Entsprechende ist, wird sich gleich noch deutlicher zeigen: vorläufig muss eine einfache Rechnung genügen, bei der wir auf das complicirte und muhsame Verfahren Ritschls') nur im Vorübergehen Rücksicht nehmen können. Ihm zufolge müssen wir auf Treu und Glauben annehmen, Perdikkas I. habe nach Diodor (d. h. seiner Quelle) 42, nicht 48 Jahre regiert. Ich habe gegen Ritschls ziemlich allgemein acceptirte<sup>2</sup>) Berechnung mehrere Bedenken. Denn abgesehen von der eben bemerkten Willkur, geht sie von der Annahme aus, die ihr zu Grunde gelegte Summe von 453 Jahren habe sich direct bei Diodor gefunden oder repräsentire wenigstens die Summe der Diodorischen Regierungszahlen. Diodor hat diese Summe nicht (sie müsste sich da finden, wo er den Tod Alexanders erzählt); andererseits zeigt eine einfache Addition der von Eusebius aufgestellten Zahlen, ohne jede Aenderung, dass diese Summe nur die von Eusebius aus dem, wie wir sahen, zu seiner Zeit vermuthlich schon corrumpirten Texte Diodors ausgezogene ist. Nehmen wir nämlich (da bei diesem Geschäfte Eusebius doch nur eine der beiden Angaben für Perdikkas I. verwerthen konnte) an, dass er 42 vorzog, behalten sonst jede seiner Angaben bei und setzen nur die von ihm übersprungenen Könige Amyntas II. und Alexander II. mit den Diodorischen Zahlen 24 + 1 wieder ein, so erhalten wir die Summe 453 in ungezwungenster Weise. - Es ist aber auch sofort klar, dass diese Summe nicht die der ursprünglichen Zahlen Diodors repräsentirt, da ebensogut der falsche Ansatz von siebzehn Jahren des Archelaos statt vierzehn, wie die 22 Jahre des Perdikkas II. in der zweiten Hälfte der Eusebianischen Reihe (gegen 23 Diodors) und die fünf Jahre des Perdikkas III. in dieselbe übergegangen sind. andern Seite entgehen wir durch diese Erwägung einem Fehler, dem Ritschl verfallen ist, indem er durch seine Emendationen für

<sup>1)</sup> de Agathonis tragici aetate. Opscl. I p. 415 ff., speciell p. 422.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cf. l. c. p. 418.

den Zeitraum vom Tode des Archelaos bis zu dem Alexanders des Großen, der auch bei Diodor die Jahre 399-323 füllt, unvermerkt 78 Jahre statt 76 erhält, eine Differenz, die wo es sich überhaupt nur um drei Jahre handelt, gerade stark genug ist. [Nebenbei fällt in die Augen, dass die Ueberspringung des Amyntas II. und Alexander II. in dem Eusebianischen Excerpte aus Diodor nicht Schuld des Autors ist, sondern den Abschreibern oder den Armenischen Uebersetzer zur Last fällt.] Was aber für unsern Zweck das Bedeutendste ist: eben diese Summe (453) verträgt sieh nicht mit den eigenen Worten Diodors. Denn sie würde den Karanos direct in das Olympiadenjahr (323 + 453 - 776) setzen, und wollten wir die der Quelle Diodors entsprechende Zahl für Archelaos einsetzen (14 statt 17), so würde die erste Olympiade nicht einmal erreicht sein. Dies widerspricht direct der Angabe des Eusebius aus Diodor, nach welcher Karanos "ante priman Olympiadem" sein Reich gründete. Die Summe muss demnach bei Diodor, d. h. in seiner Quelle, eine größere gewesen sein: und diese Thatsache macht die Annahme unumgänglich, dass diese Quelle dem Perdikkas nicht 42, sondern 48 Jahre gab 1).

Von weiteren Confusionen zeigt sich keine Spur mehr; nur dass die Zahl für Perdikkas II. in dieser Eusebianischen Rechnung nach der Analogie der Anhangsliste bei Eusebius und der uns aus Philochoros und Marsyas überlieferten Angaben<sup>2</sup>) als aus 23 verderbt anzusehen sein wird. Die Liste, die Diodor vor sich hatte, war demnach folgende:

[vgl. Euseb. im Anhang p. 324.]

| Karanos      | regierte | 30         | Jahre    |   |   |   | 30 | Jahre |
|--------------|----------|------------|----------|---|---|---|----|-------|
| Koinos       | n        | <b>2</b> 8 | ,,       |   |   |   | 28 | n     |
| Tyrimmas     | 77       | 43         | n        |   |   |   | 43 | n     |
| Perdikkas I. | n        | 48         | n        |   |   |   | 48 | n     |
| Argaios      | n        | 31         | n        |   |   |   | 38 | 77    |
| Philippos I. | n        | 33         | n        |   | • | • | 33 | n     |
| Aëropos      | n        | <b>20</b>  | 77       |   |   |   | 20 | 77    |
| Alketas      | n        | 18         | . "      | • |   |   | 18 | n     |
| Amyntas I.   | n        | <b>49</b>  | <b>"</b> | • | • | • | 42 | n     |

<sup>1)</sup> Eine Zahl, die auch Euseb. p. 255, sowie in der Anhangsliste p. 324, und Synkellos (p. 373) wiederholen.

<sup>2)</sup> Athenaeos V 217e.

Alexander I. regierte 44 Jahre . . . . 44 Jahre Perdikkas II. , 23 , . . . . 23 , (Archelaos , 14 , . . . . . . 24 [14?] Jahre.)

Die Anlage dieser Liste giebt sich sofort zu erkennen: die Jahrsumme der elf Fürsten vor Archelaos beträgt 367, die Durchschnittszahl für jede Regierung also genau 33½ Jahre¹), ein Verhältniss, das ebenso in der Anhangsliste des Eusebius zu Tage tritt, deren beide Abweichungen sich schon dadurch als rein schematische kennzeichnen. Beide Listen gehen in der That²) auf dieselbe Quelle und in der zweiten sind nur von der zu lang erscheinenden Regierung des ersten Amyntas dieselben sieben Jahre weggenommen, die der kürzeren des Argaios zugelegt wurden.

Dass durch diese Bemerkung die obige Aussührung über die 48 Regierungsjahre des Perdikkas I. nicht unwesentlich gefestigt wird, liegt auf der Hand, und spricht von neuem gegen die Ritschlsche Rechnung. Wir haben hier offenbar die einfachste Form der Herodoteischen und Thukydideischen Rechnung vor uns, die für die Zeiten, welche eine historische Controle nicht zuließen, die Regierung einer γενεά gleichsetzten, deren drei auf ein Jahrhundert gerechnet werden. Und diese Art der Rechnung beginnt nicht erst mit Amyntas I. oder gar Alketas, sondern Alexander I. selbst und Perdikkas haben sich ihr noch fügen, ja Amyntas I., dessen Regierungsdauer nach Gutschmid historisch überliefert, ja selbst aufgezeichnet war, hat sich noch eine schematische Ummodelung in der einen der beiden Reihen gefallen lassen mussen. — Steht es also fest, dass er noch in die γενεά-Berechnung hineingehört, so folgt dies für Alexander und Perdikkas ebensosehr aus dem nunmehr in die Augen fallenden geschlossenen Gefüge der ganzen Reihe bis auf Archelaos, als aus der ferneren Erwägung, dass dieses ganze enge Gefüge auf dem höchst wahrscheinlich historisch falschen Ansatz des Perdikkas II. zu 23 Jahren und dem unmittelbaren Anschluss der Epoche Alexanders I. daran beruht. Endlich aber kann, wo eine Berechnung nach γενεαί unleugbar vorliegt, nur das Princip gelten, von dem Herrscher zuerst das Eintreten einer historischen Ueberlieferung anzunehmen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 367 für 366<sup>2</sup>/<sub>3</sub> gerechnet, wie auch in der Sikyonischen Liste bei Synk. p. 181 (aus Apollodor) die Summe 966<sup>2</sup>/<sub>3</sub> (= 29.33<sup>1</sup>/<sub>3</sub>) in 967 abgerundet ist.

<sup>2)</sup> bis Perdikkas II.

bei dem sich zuerst das Schema nicht mehr inne gehalten zeigt: und dieser ist hier ohne Frage Archelaos. Mit Perdikkas II. also, das ist das erste Resultat dieser Erörterung, schlieset die schematische, d. h. thatsächlich unhistorische Berechnung der Regierungszahlen ab, die Jahre des Archelaos sind die ersten, die historisch gesichert sind.

Hat die Diodorische Liste diese doch zweifellos älteste Form der historischen Fixirung bewahrt, so leuchtet ein, einmal das ihre Quelle nicht gerade jungen Ursprungs ist; ferner, dass sie nicht über einen Historiker, der unter oder nach Archelaos schrich zurückgeht; und endlich, dass diese Angaben in dem Sinne jederfalls Anspruch auf vorzugsweise Berücksichtigung (den ihnen Gutschmid l. c. abspricht) haben, als, wenn eine Quelle aus dieser Zeit ihre Zuslucht zu schematischer Ausstellung nehmen musste, die Abweichungen der Chronographen und Chronologen nur als spätere, etwa von andern Gesichtspunkten ausgehende Schematisirungen angesehen werden können, da in solchem Falle das einfachste Schema entschieden für das älteste zu halten ist. - Erwähnt werden mag nur, dass die aus dieser Diodorischen Reihe bis auf Archelaos erhaltene Jahrsumme (367), von 414/13 an aufwärts gerechnet, den Karanos in der That in eine Zeit rückt, die dem unbestimmten Ausdrucke Diodors: ante primam Olympiadem möglichst genau entspricht: das Jahr 781/80.

Indess behauptet Gutschmid, wie oben bemerkt, die gleichzeitige und zwar officielle Anagraphe schon von mehreren der ältern Herrscher, die nach dem Obigen noch unter die schematische Construction fallen; und wir müssen demgegenüber den Nachweis antreten, dass und auf welche Weise diese bei Diodor zu Grunde gelegte Berechnung erst in der Zeit des Archelaos entstanden ist, also damals eine officielle Anagraphe noch nicht vorhanden war. Es hilft uns dazu der Angelpunkt des Ganzen, der Regierungsantritt des Archelaos: einige allgemeine Erwägungen mögen uns den nicht ganz mühelosen Weg bahnen.

Gutschmid ist zu seiner Ansicht hauptsächlich durch die Betrachtung der allmählichen Entwicklung in der Genealogisirung der Makedonischen Könige und ihrer Stammsage gekommen; die letztere wurde seiner Meinung nach, im Zusammenhang mit der Reihe der Vorfahren des Karanos bis auf Temenos, schon zur Zeit

lexanders I. anagraphirt; das höhere Alter der rein mythischen enealogie documentirt sich nach ihm namentlich durch die kunstblie Symmetrie innerhalb derselben, nach Gutschmid ') stets das eichen hohen Alters. Gutschmid ist daher auch nicht abgeneigt, ch den Stammbaum als schon vor der Zeit Alexanders entstanden 1 denken; doch wurde etwa unter Archelaos die gesammte Anaraphe einer officiellen, durchgreifenden Redaction unterzogen.

Man kann nun über das erwähnte Kriterium der Symmetrie ihr verschiedener Meinung sein; mir scheint es zu künstlich und elbst im Falle der Wahrheit nicht von besonderer Beweiskraft. Idess es lässt sich ja nach Herodots Angaben<sup>2</sup>) nicht bezweifeln, ass König Alexander I. den Stammbaum der Makedonischen önige auf Argos zurückführte, und eine officielle Geneagie muss von da ab bestanden haben. Mag diese nun die ei Diodor und sonst überlieferten Namen der Mehrzahl nach schon ekannt haben: Karanos, Koinos, Tyrimmas kannte sie jedenfalls och nicht als Namen von Königen, und unsere Jahrzählung toffenbar erst in einer Zeit entstanden, wo man diese drei urprünglich mythischen Personen unter die historischen Herrcher aufgenommen hatte, wovon gleich unten mehr.

Bei der Annahme Gutschmids ist man genöthigt, eine wenn nch noch so einfache schriftstellernde Thätigkeit bei den Makeonen selbst schon in der Zeit Alexanders I. vorauszusetzen, die of diesem Gebiete schon unter Archelaos I. ihren Abschluss ereichte: denn schwerlich sei die neue Ausgabe der Anagraphe in em von Parteikämpfen jeder Art zerrissenen Zeitraum zwischen rchelaos und Philipp entstanden; nach Philipp sicher nicht mehr, enn nach der Ausbreitung und Theilung der Makedonischen lacht habe dafür jedes Interesse gefehlt. — Und doch zeigen icht bloss die Momente, die Gutschmid selbst3) aufführt, dass die eschäftigung mit ihrer historischen und mythischen Vergangenheit ei den Makedonen gerade in der Zeit zwischen Archelaos und hilipp allgemeiner war, sondern der terminus a quo der Diodoschen Liste beweist klar, dass der Beginn dieser schriftlich xirten Geschichtsforschung in eine Zeit fiel, der die Regierung es Förderers hellenischer Kunst und Litteratur in Makedonien,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) p. 126—131. <sup>2</sup>) V 22.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) p. 131 E. 132.

des Königs Archelaos, in den Einzelheiten historisch erreichbar war.

Nichts bestätigt dies besser als die Entwickelungsgeschich der Makedonischen Stammsage, für die ich im Einzelnen Gutschmid verweisen und hier nur die von mir abweichend fassten Punkte hervorheben will. - Der Diodorische Bericht h die mythischen Namen Karanos, Koinos, Tyrimmas schon in chronologische Reihe der Könige mit eingeschlossen. Weise hat man sie vor Archelaos, oder genauer in der Zi Alexanders I. noch nicht gekannt, wie sich mit Sicherheit Herodot schließen lässt, der¹) nur von den sechs Königen w Perdikkas I. bis auf Alexander I. weifs; und wer die Terminologi Herodots kennt, wird nach seinen Worten\*): Ελληνας δε τού τους είναι τοὺς ἀπὸ Περδίκκεω γεγονότας, κατάπερ αὐτοί λόγουσι, αὐτός τε οὕτω τυγχάνω ἐπιστάμενος καὶ δή κα έν τοις οπίσω λόγοις ἀποδέξω ώς είσι Έλληνες κτλ. — nich Anstand nehmen zu behaupten, dass er hier nicht blos die officiell Tradition der Zeit, sondern auch die Sagen des Volkes studiet Die Zeit seiner Makedonischen Studien ist die letzte des Alexander I. gewesen, was daraus hervorgeht, dass er Perdikkas' L nie Erwähnung thut. Gleichwohl hat er nicht nur da, wo er de an jener Stelle versprochenen Nachweis giebt 1), gar keine Sper von Chronologie, nicht die leiseste Andeutung über die Zeit der Perdikkas I. und seiner beiden Brüder, die er doch seinen Priscipien gemäss gewiss gegeben hätte, wenn er sie bei seinen Studien schon irgend fertig vorfand; sondern er kennt auch noch nichts weiter als die directe Anknüpfung des Perdikkas an Arges und die Form der Sage, die nothwendig davon abhing, dass man den Perdikkas I. als ersten König ansah. Einen Stammbaum der Argeaden bis auf Temenos fand er ohne Zweifel vor, denn er nennt sie ja τῶν — Τημένου ἀπογόνων τρεῖς ἀδελφεοί: vielleicht figurirten darin auch dieselben Namen, die in der uns erhaltenen Form vorliegen, die drei letzten Karanos, Koinos, Tyrimmas nicht ausgenommen: weiter hatte aber er, und also auch die Zeit Alexanders I., deren Ueberlieferung er repräsentirt, nichts.

<sup>1)</sup> VIII 139. 2) V 22.

<sup>3)</sup> Wie er sich denn auf Makedonische Angaben auch VII 73 beruft.

<sup>4)</sup> VIII 137-139.

- In die Zeit des Perdikkas II. und z. Th. noch des Archelaos illen die Studien des Thukydides, der') bis auf Archelaos acht onige zählt, mithin den Karanos, Koinos, Tyrimmas ebenfalls och nicht mitrechnet: sie waren also auch damals noch nicht in ie officielle Reihe der Makedonischen Könige aufgenommen nd das mussten sie doch sein, wenn die γενεαλ-Rechnung schon on Amyntas I. an officiell adoptirt war (wie Gutschmid will). nch Thukydides, der doch II 99 den ganzen Bestand des ältern Vissens über die ältern Makedonen resumirt, giebt keine, wenn sch noch so unbestimmte chronologische Notiz, nur dieselbe unestimmte Andeutung wie Herodot: Τημενίδαι τὸ ἀρχαΐον ὄντες § Apyovc. Ich glaube, man schliesst mit Recht, dass zu beider eit weder die genaue chronologische Fixirung, noch die Transrmation der Stammsage vollzogen war. Und darauf führt auch ie allgemeine Erwägung<sup>2</sup>), dass die Umgestaltung der Stammsage is auf die Diodorische und Justinische Form ebensowohl wie die hronologie, die wir als die älteste erkannten, durchweg pragmasirend ist, eine solche, die nicht sowohl einem in der ersten hnung von der Nothwendigkeit schriftlicher Geschichtsaufzeichnung och halb schlummernden Bewusstsein, wie wir es uns bei den lakedonen selbst zur Zeit Alexanders I. denken mussten, sondern ur einer entwickelteren, nach bestimmten Principien verfahrenen, kurz der hellenischen Historiographie beigemessen werden ann. Liegt ja doch der Gedanke nahe genug, dass auch Alexaner I., als er bei seiner Bewerbung um Zulassung zum Olympischen reiskampf seine hellenische Abkunft geltend machte, hier nicht los unter dem Einfluss seiner eigenen hellenischen Bildung andelte, sondern in der That zur wirklichen Verfertigung des rythischen Stammbaumes nicht seine rohen Makedonen, sondern it Zugrundelegung der heimischen Sage Griechen zu Rathe zog, ei denen gerade damals die Genealogisirung alter Geschlechter echt in der Blüthe stand.

Die hellenische Historiographie konnte sich wiederum a so durchgreifender und umgestaltender Weise der Makedonischen

<sup>1)</sup> II 100 'Αρχέλαος .... τἆλλα διεκόσμησε τά τε κατὰ τὸν πόλεμον ... αρασκεῦη πρείσσονι ἢ ξύμπαντες ἄλλοι βασιλῆς ὀκτὰ οἱ πρὸ αὐτοῦ γενό-ενοι. cf. p. 297 Not. 1.

<sup>2)</sup> Das Einzelne des Materials s. Gutschmid p. 118 ff.

Vorgeschichte kaum eher bemächtigen, als bis die Makedonier selbst auch zu den geistigen Interessen der Hellenen in Beziehum getreten waren: dies aber war wesentlich erst der Fall seit un durch Archelaos und besonders natürlich zur Zeit der Makede nischen Herrschaft in Hellas. Denn in einer Zeit, wo die Makedonier den Athenern tributpflichtig waren, wie unter Perdikkas II. L und einfach als σύμμαχοι angesehen wurden, haben sich die Hellenen gewiss sehr wohl um ihre gegenwärtigen Beziehunger gekummert, aber um ihre Vergangenheit kaum mehr als um die ihrer übrigen Symmachen: alle Nachrichten über diese Zeit (Thekydides, Diodor) sind nur vereinzelte, und die ziemlich unbeachten Notiz bei Synkellos<sup>2</sup>): Ο περὶ τῆς βασιλείας Μακεδόνων λόγος διὰ τὴν ἀρετὴν 'Αλεξάνδρου καὶ Φιλίππου τοῦ πατρὸς αὐτοῦ τοῖς φιλομαθέσι καὶ περὶ ταῦτα σπουδάζουσιν (also den Historikern) ἀναγκαΐος πέφυκε, ebenso wie die Worte des Livius ): Macedonum obscura admodum fama usque ad Philippum Amyntee filium fuit — sind gewiss in dieser Erweiterung zu fassen und für die oben geäusserte Ansicht eine directer Beleg. Und wenn Gutschmid meint, die Zeit zwischen Archelaos und Philipp könne bei ihren steten politischen Wirren eine solche Entwicklung der geschichtlichen Tradition nicht begünstigt haben, so ist ein Doppeltes zu beachten: einmal, dass diese Entwicklung nach unserer Auffassung nicht in den Händen der Makedonen selbst. sondern in denen der Hellenen lag, die das vorliegende Material selbständig verarbeiteten; und sodann, dass gerade der öftere Wechsel von Königen aus den Häusern der Lynkesten und Oresten eine genauere Verfolgung der genealogischen und zeitlichen Verhältnisse näher legten, als irgend eine frühere Periode.

Factisch wäre demnach die Entstehung der Makedonischen historischen Tradition folgende. Die älteste Fixirung der Königsreihe geschah unter Alexander I., doch blos als Zurückführung auf Perdikkas in den sieben Namen der Herodoteischen Liste und auf die im Volke lebende Gründungssage in derselben, im Einzelnen unbestimmten Localisirung wie bei Herodot: ob und wie weit die genealogische Reihe der mythischen Personen bis auf Temenos

Abel p. 170; die Stellen bei Schaefer, Demosthenes und seine Zeit II p. 5 not. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) p. 497 ed. Bonn. <sup>3</sup>) XLV 9, 4.

schon ausgebildet war, muss dahin gestellt bleiben. Dabei blieb es aber auch vorerst: die hellenischen Historiker zeichneten ohne weiteres Studium der Makedonischen Vorzeit die Berührungen mit - Hellas auf: nur das Volk bildete seine Stammsage weiter aus 1). - Der Name Κάρανος, ursprünglich wohl nichts als das griechische<sup>2</sup>) Wort für "Fürst" (κάρα, κῦρος, κοίρανος), wurde dann in seiner =- heimisch-dialektischen Bedeutung (καρανώ kretisch und allgemein dorisch für "Ziege") als der "Ziegner" aufgefasst: um so leichter, als die Ziegen- und Viehzucht überhaupt ein Haupterwerbszweig der alten Makedonen war. Nun lag die Combinirung mit Aegae sehr nahe: vielleicht dass eben die Aussindung der vermeintlich \* · gleichen Bedeutung in beiden Wurzeln erst auf die ganze Ueber-.. tragung der Gründungssage führte: der "Ziegner" wurde der Gründer der "Ziegenstadt" - diese später allgemeine Auffassung des Namens Αἶγαι oder Αἰγεῖαι hing damit eng zusammen -: die "Ziegenstadt" veranlasste nun, da der Grundung noch göttliche Sanction fehlte, das Ziegenorakel, das vorletzte Glied dieser Kette; denn als letztes ergab sich nun von selbst: Karanos, der Ziegner, erster König von Makedonien, in Aegae, der Ziegenstadt.

Eine gewisse Bestätigung der Wahrheit dieses Entwicklungsganges giebt uns Euripides an die Hand, der eben diese Sage zum Sujet seines Archelaos machte. Das Stück ist uns zwar verloren und die Fragmente sind leider äußerst dürstig, und außerdem hat sich Euripides — was Gutschmid<sup>3</sup>) nicht genug beachtet hat, wenn er als sein wesentlichstes Eigenthum die Aenderung des Namens und die Verschmelzung der beiden Momente der Karanossage (Unterstützung des Orestenkönigs um den Preis der Hälste des Landes und die Besiegung des Kisseus) erkennt — in den seinen Stücken zu Grunde gelegten Mythen so gewaltsame eigenmächtige Aenderungen erlaubt<sup>4</sup>), dass hier die Sache bedeutend erschwert wird.

<sup>1)</sup> Gutschmid p. 118 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Es ist wohl zu beachten, dass die sämmtlichen Namen von Temenos an bis Tyrimmas einschließlich rein griechische sind; denn auch den  $\Delta \alpha i\beta \alpha \lambda o s$  oder  $\Delta \epsilon \beta \alpha \lambda \lambda o s$  wird man mit ebensoviel Recht auf eine griechische Wurzel ( $\delta \alpha i s$ ) zurückführen, als auf den illyrischen Fluss Devol.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) p. 120. 121.

<sup>4)</sup> Man vgl. z. B. die Wendung des Mythus in der Helena, oder die der

296 PACK

Hatte er die Namen geändert und - wie wir aus den Fragmenten ersehen, dieselben direct an Temenos angeknüpft, so mag er in Einzelheiten noch viel willkürlicher gewesen sein: jedenfalls aber weist der Umstand, dass er drei Temenidenbrüder kennt und einführt, von denen der jüngste der Auserwählte ist, darauf hin, dass er im Wesentlichen noch die Perdikkassage vor sich hatte, denn Karanos steht in der Sage stets allein: Euripides war, wie es scheint, der erste, der die beiden, im Munde des Volks wol noch unvermittelt neben einander laufenden Sagen, die alte vom Perdikkas, dem Argiver, Dienstmann des Königs von Lebaea, dem dieser seinen Lohn vorenthalten will, während er ihn unwissentlich um so reicher belohnt, dem Gründer der Makedonischen Herrschaft unter göttlichem Schutze; - und die jüngere von Karanos, Besieger des Kisseus, Gründer von Aegae unter der Leitung des Ziegenorakels, in einander zu verschmelzen suchte. Er that es, indem er die Züge beider Personen in einer dritten vereinigte, die er - er lebte ja am Hofe des Archelaos und wollte ohne Frage seinen Gönner dadurch verherrlichen - Archelaos. den Sohn des Temenos nannte. Sicher ist wol dem Dichter die pikante Wendung zuzuschreiben, dass Kisseus dem Helden im eigentlichen Sinne des Wortes eine Grube gräbt, in die er selbst gestürzt wird; das Ziegenorakel dagegen entnahm er selbstredend der Volkssage '). Das Alles zeigt, dass er im Wesentlichen, wie bemerkt, von der Perdikkassage ausging: und dies beweist wiederum, dass jene Wendung, die den Karanos zum ersten Herrscher machte, damals nur in der Volkssage leben konnte, zu allgemeiner oder gar officieller Reception aber noch nicht gekommen war.

Dies war also der Stand der Tradition, als Euripides seine Tragödie schrieb, also zwischen 410 und 406. Nun finden wir bei Theopomp und den Spätern überhaupt keine Spur mehr von

Antigonesage bei Eurip., betreffs deren der verfehlten neuesten Untersuchung gegenüber (H. Heydemann Nacheuripideische Antigone, Festschrift zum Winkelmannstage. Berlin 1868) in den Hauptpunkten auf Welcker Griech. Tragg. betreffenden Orts zurückzugehen ist.

<sup>1)</sup> Verdanken wir ihm die hexametrische Form desselben, die uns bei Diodor erhalten ist? Sie nennt keine bestimmten Namen; Diod. hatte sie mit dem des Perdikkas verknüpft; eine ganz abweichende Form, direct an Karanos anschließend, berichtet Euphorion fr. 24 (Meineke Anall. Alex. p. 59).

Perdikkas und seinen Brüdern als Reichsgründern 1): bis auf die Zeit Philipps hatte also die Karanossage die von Perdikkas auch officiell verdrängt: und erst in dieser Zeit kann mithin nach unserer obigen Auseinandersetzung die bei Diodor aus dessen Quelle erhaltene Zeitrechnung entstanden sein.

Wir können somit jenes Resultat, das nur objectiv die bei Diodor erhaltene Rechnung betraf, jetzt präciser auf Diodors Quelle übertragen. War nämlich die eben besprochene Entwicklung, als Theopomp seine Φιλιππικά schrieb, schon abgeschlossen, so muss die Quelle Diodors vor Theopomp, wenn auch nicht lange vorher fallen: denn ich combinire hiermit die Angabe Diodors bei Eusebius2): (Perdiccas) ... proferendi regni cupidus legationem Delphos misit, und in den Excerpta Vaticana<sup>3</sup>): ὅτι Περδίκκας τὴν ἰδίαν βασιλείαν αὐξῆσαι βουλόμενος ἡρώτησεν εἰς Δελφούς ἡ δὲ Equi (folgt das Orakel in sechs Hexametern), die "Abel p. 104 richtig als einen missglückten Versuch des Diodor erkannt hat, die Perdikkassage neben der Karanossage durch Vertheilung der verschiedenen Sagenmomente zu retten 4). " Wir können dies Urtheil unterschreiben, wenn wir es nur insofern präcisiren, als dieser Versuch nicht dem Diodor zugetraut werden kann, sondern seiner Quelle zu vindiciren ist. Nun ist dieser Versuch der einzige Fall, wo in unserer Tradition nach Euripides überhaupt die Perdikkassage noch durchschimmert: er muss also thatsachlich noch in die Zeit fallen, wo die Karanossage die vom Perdikkas noch nicht vollständig aufgesogen hatte. Dies letztere war zu Euphorions Zeit (geb. 276) so weit der Fall<sup>5</sup>), dass eine neue Form des Ziegenorakels umlief, in der Karanos direct als Empfänger desselben angeredet wird, während das Orakel bei Diodor

<sup>1)</sup> Schon aus diesem Grunde ist es versehlt, wenn man in der p. 293 angezogenen Stelle des Thukydides die Worte: ἄλλοι βασιλῆς ὀκτώ hat verdächtigen wollen (so Dobree und bedingt auch Böhme): ein späterer Interpolator konnte hier nicht von acht, sondern nur von elf Königen sprechen: er müsste sich denn speciell mit Makedonischer Geschichte beschästigt haben, oder das Glossem müsste älter als Theopomp sein: zwei Fälle, die anzunehmen wir um so weniger berechtigt sind, als in diesen Worten gegen den Sprachgebrauch des Thukydides nichts verstöst.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) l. c. Chron. p. 169.

<sup>3)</sup> p. 4. 4) Gutschm. p. 119.

<sup>5)</sup> Vgl. die citirte Stelle.

298 PACK

einen bestimmten Namen nicht enthält, sondern eine derartige Vermittlung leicht ermöglichte.

Verfolgen wir nun die Entwicklung der Makedonischen Geschichtsaufzeichnung weiter. In verhältnissmäßig so später Zeit kann die Makedonische Chronologie zu fixiren nur ein Historiker unternommen haben, und die Ursprünglichkeit des Schemas bei Diodor legt die Vermuthung nahe, dass dessen Quelle selbst Auf dieser Grundlage lässt sich dann die dieser Historiker war. Art und Weise, wie er zu Werke ging, genauer verfolgen. Er kannte Anfangs- und Endjahr der Regierung des Archelaos noch genau; das Anfangsjahr des Perdikkas II. hat er, wie sich nachher ergeben wird, nicht mehr genau gewusst, ebensowenig die Epoche Alexanders I., die er nach dem zu kurzen Ansatz für Perdikkas II. zu spät fallen lässt. Er erkannte indess auch die Unmöglichkeit. hier Gewissheit zu erlangen, und griff daher zu dem Auskunftsmittel der von Thukydides, Herodot und den ältern Genealogen her überlieserten Berechnung nach γενεαί zu 331/3 Jahren. dem so gewonnenen Zeitraum aber, der bis kurz vor Ol. I reichte (781/80), wurden die elf Könige, solange es noch anging, nach den wenigen sichern Anhaltspunkten vertheilt, die aus der früheren historischen Ueberlieferung und zwar vorzugsweise bei Herodot und Thukydides vorlagen. Es ist für die Quelle Diodors charakteristisch, dass sie durchweg die Anfänge der Einzelregierungen kurz vor den Zeitpunkt legt, unter dem sie von Herodot oder Thukydides erwähnt werden - soweit diese Erwähnungen überhaupt zurückgehen: ein Umstand, der für die Auffindung dieser Quelle von Interesse ist. Auf diese Weise sind die Ansätze für Perdikkas II.. Alexander I., Amyntas I. — immer von 414/13 aufwärts gerechnet – zu Stande gekommen. Denn dieser Historiker wusste aus Thukydides1), dass Perdikkas schon 432 regierte und die Potidaeaten gegen Athen unterstützte<sup>2</sup>), während ihm Alexander I. aus Herodot, den er zu Rathe zog<sup>3</sup>), seit 480, dem Zuge des Xerxes. als König bekannt war, und von Amyntas I. ebenfalls Herodot berichtete<sup>4</sup>), dass er 513 und 510 schon regierte, schon damals

<sup>)</sup> I 58. <sup>2</sup>) cf. oben p. 282.

<sup>3)</sup> VII 128. 131. 173. 185; — VI 44. 45 (Abel p. 150) wird der Name des regierenden Herrschers nicht genannt.

<sup>4)</sup> V 94; 17-19.

nicht mehr jung war und dass er überhaupt ein sehr hohes Alter erreichte: es war also anzunehmen, dass er schon geraume Zeit vor 513 König war. Es ergab sich demnach für diese drei Könige ungefähr der Zeitraum von 530 bis 414/13. Es leuchtet sofort ein, dass die beiden ältern Könige eine unverhältnissmässig hohe Zahl von Jahren erhielten, wenn man Perdikkas II. erst von 432 ab regieren liess; Alexander, 510 etwa zwanzig Jahre alt, musste dann ein Alter von p. p. 100 Jahren erreichen: man erhöhte also die Jahre des Perdikkas soviel als unbedingt nöthig erschien, nämlich um fünf Jahre, so dass er nun 23 Jahre, von 537-514/13 regierte. Nun blieb für Alexander bis 480 hinauf, wo er nach Herodot schon regierte, schon eine große Zahl übrig: das Princip der γενεά legte es nahe, naturgemäß nur das Jahr vor diesem bestimmt angegebenen noch in Rechnung zu bringen und ihm also 44 Jahre zu geben, wodurch beide zusammen 67, also p. p. 2.331/3 Jahr erhielten. Für Amyntas I. wurde man somit auf ein halbes Jahrhundert angewiesen, und es ist offenbar nur das Bestreben, nicht durch eine runde Zahl den Schein des Unhistorischen auf sich zu laden, was von diesem Halbjahrhundert ein Jahr wegzunehmen veranlasste. Für die früheren Könige fehlte in der Ueberlieferung jeder Anhalt, und so konnte zunächst der Nothwendigkeit genügt werden, den etwas starken Vorschuss, der durch die 49 Jahre des Amyntas der Geschlechterzählung gegenüber erwachsen war, wieder einzuholen. Jene drei, Perdikkas II., Alexander, Amyntas hatten zusammen 116 Jahre, also sechszehn Jahre mehr als sich mit jener Rechnung vertrug, erhalten: diese wurden dem Vorgänger des Amyntas, Alketas, abgezogen, der demnach achtzehn erhält. Für die früheren Könige konnten nun durchweg Mittelzahlen gewählt werden: indess scheint es traditionell gewesen zu sein, dem Perdikkas I., dem Herodoteischen κτίστης. längere Regierungszeit und hohes Alter zu vindiciren und so musste sich noch einer der ältern Herrscher eine Verkürzung gefallen lassen. Man gab also dem Aëropos nur zwanzig Jahre, Perdikkas I. 48, den beiden dazwischenliegenden Königen, Argaios 1. und Philipp I. die ziemlich normalen Zahlen 31 und 33. — Dass die drei Könige vor Perdikkas, Karanos, Koinos, Tyrimmas gewissermaßen noch einen Complex für sich bilden und ziemlich ein reines Jahrhundert erhalten haben (30+28+43 Jahre = 101), kann bei unserm Historiker, der der Perdikkassage noch Rechnung 300 PACK

trug, nicht Wunder nehmen. Beachtenswerth ist aus dem Vorigen die die Behandlung des Schemas charakterisirende Bemerkung, dass, von den drei ersten Herrschern abgesehen, sich zu jeder über Gebühr großen Zahl der Reihe eine entsprechend kleinere findet, die das Gleichgewicht wieder herstellt. So gleichen sich völlig aus:

Perdikkas mit 48 und Aeropos mit 20 Jahren; Amyntas I. , 49 , Alketas , 18 , Alexander I. , 44 , Perdikkas , 23 ,

sodass auch unter je zweien der Durchschnitt zwischen 33 und 34 Jahren beträgt.

So liegt die Gliederung und Entstehung der Liste klar und einfach vor uns: einen weiteren Nachweis für die Richtigkeit dieser von uns präsumirten Entwicklung wird man jetzt nicht mehr verlangen. Wir constatiren jetzt, dass die bei Diodor erhaltene Series regum für die Zeit, aus der historische Ueberlieferung vorhanden war, nach den termini ante und post quos non und nach ungefährer Wahrscheinlichkeit conjicirt, für die frühere allein nach dem für das Ganze zu Grunde gelegten Schema der γενεά reconstruirt worden ist: fester Punkt des Ganzen ist wirklich der Regierungsantritt des Archelaos, 414/13 v. Chr.

Auffindung des Autors, dem diese chronologische Arbeit verdankt wird, resumiren wir kurz unsre übrigen Re-Die Anlehnung an die historische Tradition, speciell sultate. Herodot und Thukydides, macht unleugbar, was oben hauptet wurde, dass ein bestimmter einzelner Historiler diese Rechnung aufstellte; der Ausgang von der Regierung des Archelaos rückt ihn in eine Zeit, in der man die Zeit dieses Königs noch genauer kannte; der thatsächlich falsche Ansatz des Perdikkas und die alleinige Benutzung des Thukydides für denselben setzt voraus, dass man zu seiner Zeit directe Tradition über Perdikkas, wenigstens detaillirt und also zeitgenössisch, nicht mehr hatte; der Umstand, dass er den Thukydides überhaupt benutzte, weist ihn entschieden näher an die Zeit Philipps, als des Archelaos; ja wir können nun sagen, dass dieser Historiker nach 370, und möglicherweise noch in der Zeit Philipps, aber vor Theopomp schrieb. Und endlich: dieser auf so bestimmte Grenzen reducirte Historiker ist die mittelbare oder unmittelbare Quelle Diodors.

Die Wahl unter den Historikern in diesem Zeitraum ist nicht eben groß; der einzige aber, auf den die angegebenen Kriterien alle passen, ist Ephoros von Kumae, der, geboren um 405, bis über 340 lebte, da er die Belagerung von Perinth in seinem Werke noch erwähnte. Wir haben für ihn das wichtige Präjudiz1), dass er für die den erhaltenen Büchern Diodors eingestreuten Notizen aus der Makedonischen Geschichte als Quelle gelten müsse und dürfen auch dies als Stütze in Anspruch nehmen zu dem jetzt zu führenden Nachweise, dass er auch in diesen, uns nur auszugsweise erhaltenen Stücken als Gewährsmann Diodors anzusehen ist. Er allein beschäftigte sich in dieser Zeit schon vor Theopomp mit Universalgeschichte und somit auch mit der Makedonischen Vergangenheit; er konnte noch aus eigener Erkundigung bei älteren Zeitgenossen über die Zeit des Archelaos historisch Thatsächliches erfahren, was wiederum ihm, als echtem Stubengelehrten, für Perdikkas II. schon unmöglich war, so dass er sich hier auf die älteren Historiker angewiesen sah. Er gerade hat auch sonst den Herodot und Thukydides in ausgiebiger Weise benutzt, wenn auch bisweilen von ihnen abweichend2); er hat sogar. wie das Beispiel Diod. XI 2. 3 ergiebt, thatsächlich die verschiedenen Angaben über einen Gegenstand aus verschiedenen Stellen zusammengesucht und historisch zu combiniren gewusst<sup>3</sup>); und dasselbe zeigt für Thukydides das Beispiel Diod. XII 42, wo die Ambrakioten schon zu Beginn des Krieges als Bundesgenossen der Spartaner angeführt werden, während sie Thukydides erst III 101 unter den Ereignissen des sechsten Kriegsjahres erwähnt, in dem sie zuerst thätig eingriffen 4). Er hatte also genau dieselbe Methode in der Benutzung der alten Gewährsmänner, wie wir sie oben unserer Quelle eigenthümlich fanden, und auch seine chronologische Methode für die in der Tradition ungewissen Abschnitte in der hellenischen Geschichte stimmt in allen Punkten mit derjenigen

<sup>1)</sup> cf. p. 283.

<sup>2)</sup> cf. Volquardsen p. 30 ff., oben p. 282.

<sup>3)</sup> An dieser Stelle sind die Herodoteischen Angaben: VII 168; 32-36; 21-24; 172-174; 132-148 vereinigt.

<sup>4)</sup> cf. allgemein Volquardsen p. 34-43.

302 PACK

tiberein<sup>1</sup>), die wir oben unserer Quelle zuschreiben mussten. Denn

- 1) hat Ephoros sich in seinen chronologischen Ansätzen nicht nach den von Hellanikos zuerst als Basis der alten Chronologie aufgestellten Attischen und Spartanischen Fasten gerichtet, sondern nicht allein für die Zeit vor Ol. 1<sup>2</sup>), sondern auch noch zur Bestimmung unsicherer Ereignisse nach der ersten Olympiade<sup>3</sup>) sich der Demokriteischen Rechnung nach γενεαί bedient.
- 2) scheint es wenigstens von Demokritos, seinem Vorgangar, sicher, dass er zum genaueren Ansatz der γενεά und zur Vertheilung der einzelnen Regierungen darin sich das Verhältniss der Jahre in der historisch verfolgbaren Zeit zum Muster nahm: dasselbe kann also wol auch vom Ephoros gelten. Und endlich steht alles was wir hier sehen, in bestem Einklange zu dem, was Ephoros selbst über seine Methode sagt 1): Περὶ μὲν τῶν καθ ἡμᾶς γεγενημένων τοὺς ἀκριβέστατα λέγοντας πιστοτάτους ἡγούμεθα, περὶ δὲ τῶν παλαιῶν τοὺς οὕτω διεξιόντας ἀπιθανωτάτους εἶναι νομίζομεν, ὑπολαμβάνοντες οὕτε τὰς πράξεις ἀπάσας, οὕτε τῶν λόγων τοῦς πλείστους εἶκὸς εἶναι μνημονεύεσθαι διὰ τοσούτων.

Da wir für den Augenblick auf eine weitere Verfolgung der makedonischen Chronologie verzichten, so werfen wir zum Schluss einen Blick auf den historischen Werth dieses Resultates. Danach repräsentirt der Auszug des Eusebius aus Diodor, zusammengenommen mit den uns erhaltenen Notizen Diodors in B. XII ff. bis auf Archelaos die älteste überhaupt vorhandene Form der Makedonischen Anagraphe. Denn eine solche mühevolle Reconstruction wäre ja geradezu widersinnig, wenn man mit Gutschmid annehmen wollte, dass schon seit der Zeit Alexanders I. eine schriftlich fixirte und obendrein officiell recipirte Chronologie fertig vorlag. Und zweitens muss nun der historische Werth dieser Zahlen als ein äußerst problematischer erscheinen. Denn da uns genau dasselbe historische Material, auf dem sie aufgebaut, ja stellenweise noch

<sup>1)</sup> cf. Brandis l. c. pp. 16. 25. 37. 39.

<sup>2)</sup> So für Oxylos fr. 29; Lykurg fr. 64.

<sup>3)</sup> Für Pheidon fr. 15; die Naxier und Megarenser in Sicilien fr. 52.

<sup>4)</sup> fr. 2, aus Harpokr. v. ἀρχαίως, cf. v. Καινῶς; Suid. v. Καινός; Phot. p. 94.

reicheres zu Gebote steht, so bieten sie uns nichts, was wir nicht in derselben ungefähren Weise eruiren konnten; ja die Ansätze für Alexander I. und Amyntas konnten wir jetzt bestimmt als verfehlt erklären, da sie auf einem sicher nachzuweisenden Irrthum Dieser Fehler liegt bei Perdikkas II. Abel hat1), zunächst unabhängig von den verschiedenen chronologischen Angaben, nachgewiesen, dass Perdikkas nicht unmittelbar auf Alexander I. folgte, sondern Anfangs nur ein Theilfürstenthum hatte, allmählich aber seine beiden ältern Bruder Alketas und Philipp verdrängte und sich so zum Alleinherrscher emporschwang. Unsere Liste hat hier in gewissem Sinne richtig conjicirt: das Jahr 437 wird ungefähr dasjenige in der That gewesen sein, in dem Perdikkas die Herrschaft in ganz Makedonien überkam. Aber unsere Quelle hielt sich nur an Thukydides, der, wenn er von Alexander spricht, diesen ausdrücklich den Vater des Perdikkas nennt<sup>2</sup>), und schloss daraus, dass dieser auch der directe Nachfolger seines Vaters war. Die einfache Erwägung, dass Alexander, der 513 schon erwachsen war, hunderjährig gestorben sein müsste, und dass auch Amyntas mindestens Achtziger wurde, weist darauf hin, dass dem Alexander hier zu viel, dem Perdikkas resp. den Söhnen Alexanders zu wenig zugetheilt worden ist. Dies konnte den spätern Historikern ebenso wenig entgehen, wie uns, zumal man annehmen darf, dass, nachdem einmal der Weg angebahnt war, die Kenntniss der Makedonischen Vorzeit sich durch genaueres Forschen wenigstens einigermaßen erweiterte, und man auch von der gemeinschaftlichen Regierung des Perdikkas mit seinen Brüdern Thatsachlich sind die uns bei Athenaeos l. c. erhaltenen erfuhr. Erhöhungen der Regierungszeit des Perdikkas nicht lange nach Ephoros entstanden, haben den Sitz des Fehlers getroffen und in ıngefährer Weise zu beseitigen gesucht. Den ersten Schritt hierzu that wohl Theopomp, der die Nothwendigkeit, den Alexander, als wischen 540 und 530 geboren, nicht so weit herabzurücken, ersannte und die von Ephoros überlieferten Regierungsjahre des Perdikkas um die Hälfte vermehrte (35 statt 23). Späteren Histoikern erschien auch dieser Ansatz für das Leben Alexanders noch zu lang (535-449), da derselbe in der Ueberlieferung des Thucydides 464 zum letzten Male auftrat: so entstanden die Ansätze

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) p. 166 ff. <sup>2</sup>) I 57. 137; II 99.

des Anaximenes, Nikomedes von Akanthos und der Marmorchronik auf 40—41 Jahre des Perdikkas, der somit von 454 bis 414/13 regiert haben sollte; indess scheint vorerst unsere Quelle Autorität gewesen zu sein, da Philochoros und Marsyas ihren Ansatz (23 Jahre) wiederholen¹). Wie weit bei jenen spätern Versuchen die Zahlen der ältern Könige angetastet wurden, ist nicht auszumachen: wahrscheinlich beließ man sie im Ganzen und erhöhte so der Alexander erst auf 492 (also Karanos auf 791/90), dann jenen auf 498(—454) und den Karanos auf 797/96. Jedenfalls hatte man sich aber damit von der Geschlechterberechnung emancipirt, und der Alexandrinischen Lust an künstlicher Schematisirung stand nun Thür und Thor offen. —

Damit wird natürlich die von Gutschmid<sup>2</sup>) gehegte Hoffnung, die Makedonischen Könige wenigstens bis Alexander I. und Amyntas I. mit absoluter Gewissheit bestimmen zu können, ebenso illusorisch, wie für uns jeder Grund wegfällt, die bei Synkelles überlieferte Liste für die älteste zu halten<sup>3</sup>); die Zeugnisse des Solinus und Justinus sind für uns nicht älter, sondern jünger als das Diodors. Haben indess alle diese Reihen für uns einen absoluten Werth nicht, so können wir immerhin sagen, dass jene Historiker mit ungefähr demselben Material, das uns zu Gebote steht, durch Conjectur zu derselben annähernden Richtigkeit der Reconstruction gekommen sind, die auch wir auf dieselbe Weise erzielen können, nur dass die bestimmte Jahresangabe ebenso unhistorisch ist, wie bei den Königen vor Amyntas.

Dortmund.

H. PACK.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Zahl 28 bei Hieron. [von Rhodos: Müller F. H. G. II 452] ist wohl nur aus 23 missverstanden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) p. 107. <sup>3</sup>) ibid. p. 106.

## ÜBER DAS SOGENANNTE FRAGMENT N DEN PROKLOS-EXCERPTEN DES EPISCHEN CYCLUS.

Es giebt im Bereiche der griechischen Litteraturgeschichte wenig Fragen, die bei gleicher Wichtigkeit so wenig Aussicht auf ine völlig zuverlässige und klare Lösung haben, als die Frage nach Beschaffenheit, Ursprung und Bestimmung des epischen lychus. Die Epopoiien, die unter diesem Namen in bestimmter Weise zusammengefasst waren, sind uns sämmtlich bis auf magere bruchstücke verloren gegangen. Nur abgeblasste Inhaltsangaben ines späten Grammatikers, denen wir durch Zusammenstellung int gelegentlichen Erwähnungen und mit Kunstdarstellungen, die iesem Sagenkreis angehören, mühsam einige Farbe verleihen önnen, sind uns übrig geblieben als Zeugen einer reichen Sagenichtung, deren Einwirkung besonders auf die bildende Kunst so eitgreifend und ausdauernd gewesen ist, wie kaum die der bäteren Tragödie und gewiss nicht die der lyrischen Poesie.

Alle Untersuchungen, die Welcker in seinem feinsinnigen uche über den epischen Cyclus behandelt hat, gruppiren sich um ie Beschreibung, die Proklos in seiner χεηστομαθία γραμματική on den Gedichten des epischen Cyclus gegeben hatte. Auch diese eschreibung, diese Inhaltsanzeigen sind uns nicht unversehrt, ondern theils in Eclogen des Photios, theils in anderen Auszügen rhalten, welche als besonderer Tractat mehrfach, am vollstänigsten in dem berühmten Codex Venetus A (Marc. 454) der Ihas uf uns gekommen sind. Von der möglichst sicheren Feststellung es Textes dieser Excerpte und von dessen Interpretation hängt Iso auch die Feststellung unseres Urtheils über Werth und Bechaffenheit des epischen Cyclus ab. Wir haben in diesen Unter-

suchungen von den Excerpten auf die Arbeit des Proklos und von dieser auf den Cyclus selbst zu schließen.

Uns soll hier zunächst die Frage nach der Einordnung des sogenannten Fragmentes, welches inmitten der Proklosexcerpte des genannten Codex Venetus A sich befindet, beschäftigen, eine Frage. die schon von so vielen Seiten und in so abweichender Weise behandelt worden ist. Der erwähnte Tractat ist der venezianischen Iliashandschrift gleichsam als Einleitung vorausgeschickt; von den zwölf Blättern, die dem Texte der Ilias vorgebunden sind und von denen ein Theil leer geblieben ist, füllt er fünf, und drei von diesen (deren ursprüngliche Reihenfolge jetzt verschoben ist) enthalten die uns berührenden Proklosexcerpte nebst dem in Rede stehenden Fragment. Davon schließt fol. 6' mit Arktinos Iliupersis und zwar mit den Worten "Darauf schiffen die Hellenen fort und Verderben auf dem Meere ersinnt ihnen Athena", womit die Seite völlig gefüllt wird, während fol. 4" mit einigen, zu einer Iliupersis gehörigen Zeilen genau oben am Rande beginnt. Frage, ob diese Zeilen, das sogenannte "Fragment", zum Excerptder Iliupersis des Arktinos gehören, oder ob sie der Schluss einer selbstständigen Iliupersis sind, deren Anfang uns verloren gegangen, war bisher eine schwebende gewesen. Heyne leugnete den Zusammenhang beider Stücke und hielt das "Fragment" für den Rest eines Auszugs aus Lesches' Iliupersis, ihm folgte Thiersch. Doch hat Tychsen dagegen mit Recht eingewandt, dass bei Lesches Astyanax durch Neoptolemos vom Thurm herabgeschleudert wird, während er in dem "Fragment" durch Odysseus' Hand umkommt. An Lesches kann also nicht gedacht werden.

Für Zugehörigkeit des "Fragments" zu Arktinos' Iliupersis entschieden sich andererseits ohne bestimmte Begründung Wüllner und Welcker, indem sie annahmen, dass diese Zeilen aus Versehen übergangen und nachgetragen worden seien. Im zweiten Bande seines Epischen Cyclus vertrat dann Welcker die Ansicht, dass das "Fragment" den Schluss des Arktinos-Excerptes bilde. Auch Gregor Wilhelm Nitzsch, der einen so feftnen Sinn für das Verständniss des Zusammenhanges der epischen Gedichte besafs, hat sich aus diesem Dilemma nicht zu helfen gewusst und hinter einander verschiedene Vermuthungen aufgestellt. Doch werden wir weiter unten zu erwähnen haben, wie er schliefslich der von uns vertheidigten Ansicht entgegengekommen ist.

Die jüngste Behandlung unserer Frage, die zu ganz neuen Resultaten gelangt ist, hat Adolf Michaelis unternommen. Sie findet sich im Anhang des ausgezeichneten Werkes über die griechischen Bilderchroniken, welches Otto Jahn unvollendet hinterlassen und Michaelis zu Ende geführt hat, und ist dem Texte der Proklosexcerpte nebst anderen anschließenden Erörterungen vorausgeschickt.

Michaelis geht darauf aus zu erweisen, dass das "Fragment" nicht zu der vorausgehenden Inhaltsangabe der Iliupersis des Arktinos gehört haben könne, sondern einem verloren gegangenen Excerpte der Iliupersis des Stesichoros angehört haben müsse. Das fehlende Stück dieser Iliupersis müsse auf einem einstmals zwischen fol. 6° und fol. 4° eingefügten, dann abhanden gekommenen Blatte gestanden haben, zusammen mit dem in den erhaltenen Excerpten nicht vorhandenen Rest der kleinen Ilias, welche ebenfalls eine Iliupersis enthielt.

Diese Hypothese ist von größerer Tragweite, als es auf den ersten Blick den Anschein hat. Wir würden durch diese Bestimmungen nicht nur an unserer bisherigen Kenntniss von dem arktinischen Gedichte einbüßen und dafür neue Angaben über das Gedicht des Stesichoros erhalten, sondern — was wichtiger ist — auch das Gebäude von Hypothesen über den epischen Cyclus, dessen Fundament jene Proklosexcerpte im Cod. Venetus sind, würde dadurch arg erschüttert werden.

Die Consequenzen, die sich aus der Hypothese von Michaelis ergeben, sind von ihm selbst nicht gezogen worden, aber sie sind naheliegend und müssen ebenfalls angenommen werden, wenn man seine Vermuthung billigt. Proklos hat uns die bestimmte Angabe hinterlassen, dass die Gedichte des epischen Cyclus erhalten geblieben und viel benutzt worden seien, nicht sowohl wegen ihrer Vortrefflichkeit, als wegen der ununterbrochenen Folge der in dem Cyclus enthaltenen Erzählungen. — Diese ἀχολουθία τῶν πραγμάτων in den Inhaltsanzeigen des Proklos wiederzuerkennen, hinderte bisher eben jenes Fragment, für dessen angemessene Einordnung man keinen Rath wusste. Alles Uebrige fügte sich in wohlgeordneter Reihenfolge an einander und gab ein Abbild jener geschlossenen Sagenreihe, welche der epische Cyclus zusammenfasste. Nun sollen wir aber nicht ein, sondern selbst zwei neue Epen, welche nur den Gegenstand eines dritten, im epischen Cyclus

beglaubigten Gedichtes mit Variationen wiederholen, in diesen Kreis aufnehmen — dies würde doch nichts anderes heißen, als das wesentlichste Merkmal dieses Cyclus, eben das stoffliche Aneinanderschließen der einzelnen Gedichte, die strenge Aufeinanderfolge des Inhalts derselben aufzuheben, den Kyklos wiederum in einzelne, unabhängig nebeneinanderstehende Epen aufzulösen.

Doch sind es nicht diese Erwägungen allein, die mich verhindert haben, den Schlussfolgerungen von Michaelis zuzustimmen'). Ich gebe im Folgenden eine Besprechung der einzelnen Punkte, die Michaelis für sich geltend macht, und zugleich eine Aufführung der Gründe, die mich zu einer abweichenden Ansicht nöthigen. Das Resultat der Untersuchung wird zeigen, wie ich daran festhalte, dass das "Fragment" dem vorausgehenden Excerpt, wenn auch nicht dessen Schluss angehört, und dass wir nicht den Verlust des Auszugs anderer Epen zu beklagen haben, sondern nur einige Unordnung in dem uns überlieferten Texte, welche aber ziemlich einfach geheilt werden kann.

Allerdings ist ohne Weiteres zuzugeben, dass Welckers letzte Meinung, wonach das "Fragment" den Schluss des Excerpts der arktinischen Iliupersis bilden soll, aufgegeben werden muss. Dagegen streitet die natürliche Reihenfolge des Inhaltes beider Stücke, wie Michaelis mit Recht hervorhebt. Es leuchtet ein und bedarf keiner weiteren Ausführung, dass auf die Hellenenabfahrt oder vielmehr deren Vorbereitung (siehe weiter unten), womit das Excerpt der arktinischen Iliupersis auf der letzten Zeile von fol. 6° endigt, unmöglich die Ereignisse, welche das "Fragment" angiebt (Astyanax Tod, Beutevertheilung, Aithras Auffindung, Einäscherung der Stadt, Opferung der Polyxena) nachfolgen können<sup>2</sup>). Dies anzunehmen, ist aber auch nicht nöthig. Eine andere Combination, welche

¹) Auch in zwei Recensionen werden Bedenken gegen Michaelis' Hypothese geäußert, in der ersten (Liter. Centralblatt 1874 S. 668) ohne Begründung, in der zweiten (Bull. d. Inst. 1874 p. 224 von C. Robert) mit Hinweis darauf, dass die Aithrascene auf der tabula iliaca an anderer Stelle angebracht sei, als man nach dem Fragment schließen müsse. Vergleiche aber das weiter unten S. 316 Anm. zu Erwähnende. Die Tödtung des Astyanax habe ich übrigens ebensowenig, wie Michaelis, auf der ilischen Tafel entdecken können.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Stiehle hat sich durch den jetzigen irrigen Standort des "Fragments" sogar zu der Meinung verleiten lassen, dass Neoptolemos und Odysseus erst nach der Rückkehr von Troja, in Griechenland, die troische Beute vertheilt hätten (Philol. VIII 69).

alle Wahrscheinlichkeit für sich hat, liegt nahe genug. Denn da gerade diese im "Fragment" aufgezählten Ereignisse in dem Arktinos-Excerpt, wo sie nicht fehlen können, übergangen sind, so lässt sich die keineswegs neue Vermuthung nicht abweisen, dass die wenigen Zeilen des "Fragments" sich aus dem genannten Arktinos-Excerpt verirrt haben und von dem Schreiber, der sein Versehen bemerkte, am Schluss nachgetragen worden sind. Dass in dem Excerpt eine Lücke ist, scheint mir offen genug zu Tage zu liegen, und ich glaube, man wird sie leicht erkennen, wenn ich einfach den Inhalt unseres Auszuges aufzähle.

Nachdem das Excerpt angegeben, was der heimlichen Rückkehr der Griechen vorausgegangen ist, heisst es von der eigentlichen Eroberung der Stadt folgendermaßen: "Die von Tenedos Herbeigeschifften und die aus dem hölzernen Ross fallen in die Feinde, und nachdem sie viele getödtet haben, nehmen sie die Stadt mit Gewalt. Und Neoptolemos mordet Priamos, der sich an den Altar des Zeus Herkeios geslüchtet hat, Menelaos aber sindet Helena auf und führt sie zu den Schiffen, nachdem er den Deiphobos getödtet hat. Die Kassandra aber reisst Aias, des Oileus Sohn, gewaltsam vom Bild der Athena und stürzt dieses um. Darüber erzürnt wollen die Hellenen den Aias steinigen, der aber flieht zum Altar der Athena und wird aus der drohenden Gefahr errettet." Damit schließt nach der jetzigen Ordnung des Textes die Aufzählung der Ereignisse der eigentlichen Iliupersis. Mit der Aias-Episode bricht die Erzählung mitten in den Schicksalen der eroberten Stadt ab und es wird ohne jede Vermittelung die Schlussscene des troischen Dramas angefügt mit den Worten: "Darauf schiffen die Hellenen fort und es ersinnt ihnen Athena Verderben auf dem Meere." Es scheint mir nun eigentlich keiner weitern Ausführung zu bedürfen, dass das zuletzt Erzählte nicht unmittelbar auf den Frevel des Aias, der noch mitten in die Schreckensscenen des Nachtkampfes fällt, gefolgt sein kann. Wir wissen, dass in der zur kleinen Ilias des Lesches gehörigen Iliupersis die Schicksale der überlebenden Troer, besonders der Priamiden, in und vor Troja — gewiss mit epischer Ausführlichkeit — behandelt waren. Sie können als integrirender Bestandtheil der Sage von Trojas Untergang aber auch in keiner der übrigen Iliupersiden, auch nicht in der des Arktinos übergangen gewesen sein. Denn es ist überhaupt sehr wahrscheinlich, dass die Hauptereignisse in allen IliuMotivirung die einzelnen Dichter sich ihre Freiheit wahrtea. Außerdem waren die Hauptmomente der Sage durch die Homerischen Gedichte fixirt¹), und besonders von den Andeutungen, welche die Odyssee über die Ereignisse bei und nach Trojas Einnahme giebt, darf behauptet werden, dass sie das Fundament der nachhomerischen Sagendichtung abgaben, und dass alle Iliupersiden an sie anknüpften. So ahnet Andromache schon in der Ilias (XXIV 735) bei der Leiche des Hektor das Ende des Astyanax, und wie hätte dieses hier angekündigte Ereigniss in irgend einer der dichterischen Ausführungen von Trojas Untergang, der doch erst durch die Vertilgung des Hektorsohnes völlig besiegelt wird, mit Stillschweigen übergangen werden können?

Andererseits lässt sich auch nicht annehmen, dass das Vermisste den Abkürzungen des Auszugs zum Opfer gefallen sein könne. Denn die übergangenen Ereignisse sind so wesentlich, so bedeutungsvoll, dass ohne sie die Entwickelung der Vorgänge von Trojas Untergang geradezu ohne Abschluss bleibt. Dazu kommt, dass man die Excerpte, wie sie uns im Cod. Venetus vorliegen, im Allgemeinen keineswegs unüberlegt und ungeschickt hergestellt nennen kann. Sie sind bei aller Kurze doch nicht ohne Ver-Man sieht ihnen das Bestreben an, ein ständniss angefertigt. deutliches Bild des Sagenverlaufs in allgemeinen Zügen zu entwerfen als eine Vorbereitung und Weiterführung der Erzählung der Ilias und Odyssee, und offenbar nur wegen dieser beiden Gedichte sind sie ausgeschrieben und dem Text der Ilias vorgesetzt worden. Wer aber die Ilias nur einigermaßen kennt, wird unwillkürlich zu der Frage gedrängt: was wird schliefslich aus Hektors hoffnungsvollem Sohne, was geschieht mit der Stadt nach der Einnahme? Und auf diese Fragen konnte der Verfasser des Auszugs keinenfalls eine Antwort schuldig bleiben, auch wenn er noch so sehr Worte sparen wollte. Nun lässt er zwar alles minder

<sup>1)</sup> Dass die kyklischen Epen sich an Homer anlehnen, hat an dem Beispiel der Nosten R. Stiehle im Philologus Bd. VIII (1853) S. 52 ff. gezeigt. Ebenso machte Stasinos "seine Epopöe zur reicheren Auslegerin aller in der Ilias berührten Umstände und Personen, welche die Anfangszeit des troischen Krieges bilden". Vgl. auch K. O. Müller Kleine deutsche Schriften Bd. I S. 401 unten und G. W. Nitzsch Beiträge zur Geschichte der epischen Poesie der Griechen S. 283 u. sonst.

Wichtige weg, aber in den Hauptsachen ist er hinreichend ausführlich und sein Text im Allgemeinen aus sich selbst verständlich. In einem Auszuge, der sich damit befasste, auch den Tod des Deiphobos zu erwähnen und den Aiasfrevel so genau zu schildern, wie dies hier der Fall ist, konnten also unmöglich Scenen, wie die vom Opfer der Polyxena, von der Auffindung der Aithra und dem Tode des Astyanax übergangen sein, schon deshalb nicht, weil sie nach der Beliebtheit zu schließen, die sie später in Dichtung und bildender Kunst gewannen, gewiss von den Epikern mit behaglicher Breite geschildert waren, wozu sie auch ihrer Natur aach aufforderten.

Es steht also zunächst fest, dass in dem Excerpt der arktinischen Iliupersis eine Lücke ist, in welcher gerade diejenigen Ereignisse Erwähnung finden mussten, welche das "Fragment" Wir halten dafür, dass das letztere ursprünglich diese Lücke ausfüllte, von einem Abschreiber übergangen und am Schluss nachgetragen worden ist. Anders urtheilt Michaelis. Er findet es " erstens recht unwahrscheinlich, dass das anfänglich übersprungene und darauf nachgetragene Stück gerade eine neue Seite der Handschrift anfangen und der angeblich zu früh geschriebene Satz die vorhergehende Seite genau schließen sollte." Aber ich meine, das Versehen brauchte nur dem letzten Abschreiber schon vorzuliegen, so konnte es sehr leicht geschehen, dass er den Nachtrag als solchen nicht erkannte, zumal dieser mit xai begann und vielleicht von dem vorletzten Abschreiber mit Ignorirung des Vermerkzeichens unmittelbar an den Schlusssatz angefügt worden war. Waren aber schon in der vorletzten Abschrift Text und Nachtrag nicht mehr äußerlich zu scheiden, wie hätte ein Abschreiber, der nicht zugleich Kritiker sein wollte oder konnte, Anstand nehmen sollen, mit dem Nachtrag, wenn nöthig, eine neue Seite zu beginnen?

"Ferner", wirst Michaelis ein, "wird so Athenas Racheplan von seinem Anlasse, Aias ungesühntem Frevel gegen die Göttin, durch mehrere weitere Scenen ungehörig getrennt." Mir scheint es dagegen, wie schon erwähnt, völlig unmöglich, dass Aias' Frevel und die Ausführung von Athenas Racheplan, der von der Abfahrt der Griechen an wirksam wird, unmittelbar auseinander folgten. Dort sind die Griechen noch in der Stadt und mitten im Vernichtungswerk begriffen, hier schon aus dem Meere. Dazwischen

mussten nothwendig überleitende und die Abreise vorbereitende Scenen fallen. Es ist ein Hauptreiz der epischen Erzählungsweise. dass weit zurückliegende Motive plötzlich wieder wirksam hervortreten. Das ist eben die "epische Verzahnung", von der auch Goethe nach dem Vorbilde Homers in Hermann und Dorothea se feinsinnig Gebrauch zu machen musste. Es liegt der epischen Poesie fern, ein so hedeutsames Eingreifen einer Göttin in die Entwickelung der Haupthandlung mit einem Male und ohne Vorbereitung eintreten zu lassen. Wir dürsen vermuthen, dass der Ausführung des Racheplanes eine Klage bei Vater Zeus vorausging, mit dessen Einwilligung sie endlich erfolgte'), wie dies von Quintus Smyrnaeus ausführlich erzählt wird. Auch die Abreise der Griechen und was ihr unmittelbar vorausging wurde jedenfalls in epischer Breite geschildert. Wollte aber der Dichter seinem Leser nicht zumuthen den Zwischenraum der Ereignisse in der Erinnerung zu überspringen und die Fäden selbst zu verknüpfen, so konnte bei dem schliesslichen Eintreten des Racheactes mit wenigen Worten über die Ursache des göttlichen Zornes auf den Frevel in der Unheilsnacht Doch bleibt für die epische, wie für alle rückverwiesen werden. Dichtung, die noch im Volksbewusstsein ihre Wurzeln hat, der Satz bestehen: je naiver die Empfindung, um so größer die Arbeit, welche der Dichter der Phantasie seiner Hörer oder Leser zumuthet und zumuthen darf.

"Drittens", meint Michaelis, "schließt sich nunmehr der Anfang der Nosten, welcher die Achaier noch nicht abgefahren im Lager vor Troja schildert, nicht gut an die Erzählung des Arktinos an (ἔπειτα ἀποπλέουσιν οἱ Ἑλληνες — μηχανᾶται), gant vortrefflich dagegen an den Schluss des Fragmentes, mit welchem er in der handschriftlichen Ueberließerung durch die Worte συνάπτει δὲ τούτοις τὰ τῶν νόστων βιβλία ε΄ verbunden wird; denn hier geschieht der Abfahrt durchaus keine Erwähnung." Ich glaube, dass eine andere Auffassung des Textes, als die von Michaelis gegebene, näher liegt. Man erinnere sich nur, welcher Art das Verhältniss zwischen den Excerpten des Proklos und deren poetischen Unterlagen gewesen ist. Es ist lediglich eine Annahme, und zwar wie K. O. Müller (Kl. d. Schr. I 401) gezeigt hat, eine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nitzsch Sagenpoesie der Griechen S. 52. Beiträge zur Gesch. d. ep. Poesie der Griechen S. 256.

durchaus unwahrscheinliche, die einzelnen kyklischen Epen hätten in ihrem ursprünglichen Bestand derartig aufeinander Bezug genommen, dass sie mit Anfang und Ende genau aneinander schlossen. Man muss auch hier wieder sorgfältig den ursprünglichen Umfang der Epen und denjenigen, welchen sie in den Excerpten des Proklos zeigen, auseinander halten. Mag auch der Auszug des Proklos die Iliupersis des Arktinos mit der Erzählung vom Racheplan der Athena schließen lassen, so bleibt es uns doch unbenommen, ja es wird uns durch mehrere Umstände empfohlen, eine weitere Ausdehnung des Gedichtes anzunehmen, welche bis zu einem befriedigenden Schluss geführt hat. So vermuthete schon Nitzsch (Beiträge S. 257 cf. S. 284) sehr ansprechend, dass Arktinos nicht blos vom Zorn der Athena, sondern wohl auch noch von dessen Verwirklichung gesungen haben möge. erzählten dies ebenfalls. Aber im epischen Cyclus, oder, wenn man will, in der summarischen Uebersicht des Proklos konnte, gemäß der Tendenz desselben, dieses Stück des Sagenverlaufs nur einmal gegeben werden und fiel also, da es im Anfang der Nosten nothwendiger war, am Schluss der arktinischen Iliupersis weg. Denn es ist deutlich genug erkennbar, dass in den Proklosexcerpten die einzelnen Auszüge unmittelbar aneinander schließen sollen, wie dies schon aus den Anfängen ἐπιβάλλει τούτοις (Kypria) oder τοίς προειρημένοις (Aithiopis), έξης έστιν (kleine Ilias), έπεται τούτοις (lliupersis), συνάπτει τούτοις (Nosten) hervorgeht. Einen solchen unmittelbaren Anschluss gewähren aber die Schlussworte der Iliupersis und die Anfangsworte des Nostenexcerptes offenbar. Denn die Worte καὶ φθορὰν αὐτοῖς ἡ ᾿Αθηνᾶ κατὰ τὸ πέλαγος μηχανᾶται konnen doch nicht wohl anders, als von einem noch in Vorbereitung befindlichen Anschlag der Athena verstanden werden, wie er im Einvernehmen mit Zeus (nach obiger Vermuthung) erst geplant wird. Dies deutet augenscheinlich auf eine Episode im Olymp, wie sie der folgenschweren Absicht der Göttin entspricht. Athena führt Klage vor Zeus über den Frevel des Aias und dessen bisherige Straflosigkeit und beschließt mit ihrem göttlichen Vater das Verbrechen zu sühnen. Wir haben oben die Vermuthung erwähnt, dass auch die Ausführung dieses Planes der erzürnten Athena am Schluss des arktinischen Epos nicht gefehlt baben wird, denn es ist nicht glaublich, dass ein Dichter, der schon den Kunstepikern zugerechnet werden muss,

das Interesse und die Erwartung seiner Leser am Schluss noch einmal auf das Höchste gespannt haben sollte, um dann, ohne die Erwartung zu befriedigen, plötzlich abzubrechen. Diese ursprüngliche Ausdehnung des Epos ging aber in der Redaction des epischen Cyclus verloren, und Anfang und Ende beider Gedichte, welche denselben Gegenstand behandelten, wurden in der Weise zusammengebracht, dass die vorbereitende Massregel der Göttin in den Versen des Arktinos, die Ausführung in denen des Agias gegeben wurde. Dies entspricht völlig der Art und Weise, wie die Aithiopis des Arktinos mit der Kleinen Ilias von Lesches und diese wiederum mit der Iliupersis des Arktinos verknüpst wird. Beide Male wird die Erzählung von einem und demselben Gegenstande geradezu in zwei Hälften gegeben, so dass der Anfang desselben Ereignisses an den Schluss des einen Gedichtes gestellt wird, das Ende dieser Begebenheit aber den Eingang des folgenden Gedichtes Die Aithiopis des Arktinos endet in den Proklosexcerpten mit den Worten "und über die Waffen des Achill gerathen Odysseus und Aias in Streit", womit jetzt die Inhaltsanzeige, nicht aber das Epos in seiner ursprünglichen Gestalt schloss, welches noch die Entscheidung für Odysseus und deren Folgen entwickelte. mittelbar an jene Entstehung des Waffenstreites knupft aber der Auszug der kleinen Ilias an und berichtet, wie ein Schiedsgericht gebildet und der Streit auf Betrieb der Athena zu Gunsten des Odysseus entschieden wird, wie Aias, in Wahnsinn verfallen, die Heerden der Achäer verwüstet und dann durch sein eigenes Schwert Ganz ebenso hört die Inhaltsanzeige derselben kleinen Ilias gerade an dem Punkte der Peripetie auf mit der Angabe, wie das hölzerne Pferd in die Stadt gebracht wird und die Troer sich ihrem Siegesjubel hingeben. Die Fortführung der Erzählung genau von dem Punkte an, wo dort abgebrochen wurde, finden wir am Anfang der Inhaltsangabe der arktinischen Iliupersis, wo erzählt wird, dass die Troer das Ross umstehen und berathschlagen, was mit ihm anzufangen sei. Der Anschluss beider Stücke ist auch diesmal ein ganz genauer, das zeigt sich besonders darin, dass in der Iliupersis das hölzerne Ross bereits auf der Burg sich befindet, wie aus den Worten καὶ τοῖς μέν δοκεῖ κατακρημνίσαι αὐτὸν (sc. τὸν Ἱππον) klar hervorgeht (vgl. Nitzsch Sagenpoesie p. 50). Gerade ebenso, auf dem Höhenpunkte der Entwickelung der Begebenheiten, vor dem Hereinbrechen der Katastrophe bricht

auch am Schlusse der arktinischen Iliupersis der Faden der Erzählung ab, um in dem folgenden Stücke an derselben Stelle wieder aufgenommen zu werden. Diese Gleichmäßigkeit in der Eintheilung und Zurichtung der einzelnen Epen, und die Art, wie sie vorgenommen worden, scheint mir ein sehr wesentliches Moment für die Beurtheilung des epischen Cyclus zu sein, auf welches ich aber hier näher einzugehen verzichten muss. Jedenfalls scheint mir außer Zweifel zu stehen, dass der Schlußsatz des arktinischen Iliupersisexcerpts vortrefflich zur Vorhereitung für den folgenden Anfang des Nostenauszugs dient und unmittelbar auf diesen hintüberleitet.

Nun stehen uns aber die Worte ἔπειτα ἀποπλέουσιν οί ELLANYEG im Wege, die auf einen späteren Vorgang, als den im folgenden Satz erwähnten hinzudeuten scheinen. Indessen bleibt uns keine andere Wahl, als anzunehmen, dass hier der Epitomator sich unrichtig ausgedrückt hat, und dass bei Proklos nur gestanden habe: "Die Griechen rüsten sich nun zur Abfahrt, aber Athena sinnt auf ihr Verderben auf dem Meere." Anders kann die Stelle nicht wohl erklart werden, wenn der Sinn der Worte Φθοράν αὐτοῖς ἡ ᾿Αθηνᾶ μηχανᾶται verständlich bleiben soll 1). Plan zur Bestrasung der Uebelthäter muss schon gereist sein, wenn die Griechen sich auf offenem Meere befinden, er tritt wirksam hervor von dem Augenblicke an, wo sie sich zur Heimkehr wenden, denn schon der Streit zwischen Agamemnon und Menelaos vor der Abfahrt ist von Athena angestiftet2) und der erste Schritt zur Ausführung ihres Planes. Diese Correctur des Sinnes in der Inhaltsanzeige bleibt nothwendig, wie man auch über den Zusammenhang der Iliupersis und der Nosten urtheilen mag. In der jetzigen Erhaltung giebt der Text sicher nicht die richtige Reihenfolge der Ereignisse.

<sup>1)</sup> Nicht ganz klar ist sich Nitzsch geworden in der Sagenpoesie S. 50 und in den Beiträgen zur Gesch. d. ep. Poesie der Griechen S. 256 mit der Note 177 "Nicht kann Proklos gesagt haben: schiffen ab, wenn die Folge seiner Sätze die richtige sein soll, sondern etwa: den Abschiffenden bereitet u. s. w." Auch K. O. Müller Gesch. d. griech. Litteratur S. 116 verknüpft die Nosten unmittelbar mit der Erwähnung des Planes der Athena. Vgl. ferner Welcker Ep. Cyclus II 185 f.

<sup>2)</sup> Die Inhaltsanzeige der Nosten beginnt mit den Worten 'Αθηνά 'Αγαμέμνονα καὶ Μενέλαον εἰς ἔριν καθίστησι περὶ τοῦ ἔκπλου.

Haben wir nun bisher die Prämissen der Michaelischen Schlussfolgerungen nicht zugeben können, so wird es selbstverständlich sein, dass wir uns auch seiner positiven Aufstellung gegenüber ablehnend verhalten müssen. Michaelis sucht durch Vergleichung mit der tabula iliaca zu erweisen, dass das "Fragment" der Iliupersis des Stesichoros zuzuschreiben sei. Doch lässt sich nur eine specielle Uebereinstimmung zwischen der Darstellung der Iliupersis des Stesichoros auf der ilischen Tafel und der Angaben des "Fragments" auffinden und zwar die, dass hier wie dort, im Gegensatz zu Lesches' Version, die Wiedererkennung und Befreiung der Aithra nicht im griechischen Lager, sondern in der Stadt vor sich geht. Aber es ist unzulässig von der räumlichen Anordnung der Darstellung auf der tabula iliaca einen Schluss auf die zeitliche Entwickelung im Gedicht des Stesichoros zu machen. Die Responsion der Gruppen in der tabula iliaca gehört dem Plastiker an und nicht dem Dichter. Da wo der bildende Kunstler Parallelismus und Responsion in einer Composition durchführen will, ist er gezwungen, das dichterische Material neu zu ordnen. Denn er braucht für jede Figur, für jede Scene, wenn sie nicht im Centrum steht, ein Gegenüber und muss es erfinden, wenn die dichterische Vorlage (die doch nach anderen Gesetzen, als die der bildenden Kunste, entstanden ist) ein solches nicht gewährt. Man vergleiche, wie Polygnotos in seinem Iliupersisgemälde zu Delphoi, obgleich er sich im Wesentlichen an ein Gedicht hält, doch noch andere Quellen zu Hülfe nehmen und auch selbständig erfinden musste. Dass der Verfertiger der tabula iliaca wie Polygnotos verfahren, haben schon Andere vermuthet. So sind Ed. Alberti (Zft. f. A. W. 1856 S. 497), Bernhardy u. A. der Ansicht gewesen, dass die Scene von Aineias' Auswanderung nach Hesperien nicht aus der Iliupersis des Stesichoros, sondern aus dessen Nosten genommen sei. Ebenso erklärt sich die Abweichung in der Darstellung der Kassandrascenen, die nicht im Tempel vor dem Palladium, sondern außen an den Stufen des Tempels ohne das Götterbild vor sich geht, aus den Bedingungen plastischer Darstellung und aus der realistischen Auffassung der Scenerie auf diesem Mittelbilde der Tafel 1). Der Künstler brauchte die Ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auch das Argument, das C. Robert Bull. d. J. 1874 p. 224 gegen Michaelis geltend machte, kann demnach nicht als zwingend gelten. Vgl. S. 308 Anm. 1.

bäulichkeiten und auch diesen Tempel zur Hervorhebung der Composition und hatte das Recht die Kassandrascene seinen Bedürfnissen entsprechend umzugestalten. Eben der Umstand, dass die Darstellung in dem Schildrund der ilischen Tafel einheitlich geordnet ist, weist auf eine selbständige Leistung des Plastikers bin, die immerhin möglichst engen Anschluss an Stesichoros erstreben mochte, aber doch ein freies Verwenden der dort gegebenen Motive und unter Umständen Veränderung und Completirung derselben voraussetzt. Es entbehrt also einer zuverlässigen Stütze, wenn man aus der Abweichung der Darstellung auf eine Abweichung im Gedichte des Stesichoros schließen will, wie noch in demselben Werke über die griechischen Bilderchroniken S. 33 geschehen ist. Dies gilt nicht bloß in diesem, sondern auch in allen ähnlichen Fällen.

Anders verhält es sich mit den Darstellungen auf den Parallelstreifen der Bilderchroniken. Hier haben wir es nicht mit selbständiger Zusammenstellung der Gegenstände, mit symmetrischer Anordnung einer größeren Anzahl einzelner Gruppen um einen Mittelpunkt zu thun, sondern mit wirklichen Illustrationen. Doch auch hier kann selbstverständlich der Bildner dem Dichter nicht nachkommen, er muss sich der Abbreviatur, der bloßen Andeutung der Scenen bedienen, aber doch mit Beibehaltung der Reihenfolge, in der sie im Gedichte erzählt: werden. Das Nacheinander im Gedichte wird in ein räumliches Nach- und Nebeneinander tibertragen'). Daher kann z. B. die Gruppe der Kassandra mit einem Troer auf dem untersten der beiden die kleine Ilias des Lesches illustrirenden Parallelstreifen der tabula iliaca nicht auf den Frevel des Aias bezogen werden, wie Welcker (Epischer Cyclus II S. 246) und Heydemann (Iliupersis auf einer Schaale des Brygos S. 30) wollten, sondern muss auf eine bei der Einholung des hölzernen Rosses vorgefallene Begebenheit, welche O. Jahn (a. a. O. S. 32) ansprechend deutet, bezüglich sein.

Michaelis nimmt im Verfolg seiner Untersuchung an, dass der

<sup>1)</sup> Aehnliches findet sich einzeln auf Vasenbildern. Men vergleiche die Troilosdarstellung der Françoisvase, in welcher die zeitliche Succession in eine räumliche umgewandelt ist, der Art, dass die Figuren zu äußerst links und zu äußerst rechts jene den frühesten, diese den spätesten Zeitpunkt des Vorgangs schildern, die Handlung also in derselben Darstellung von links nach rechts auch zeitlich vorwärts schreitet.

Anfang dieses supponirten Excerptes der stesichorischen Iliupersis in der Lücke zwischen fol. 6 und 4 des Venetus auf einem verloren gegangenen Blatte gestanden habe. Doch könne damit schwerlich das ganze Blatt ausgefüllt gewesen sein. So bleibt nur die Annahme übrig, dass in dem Auszug zwischen Arktinos' und Stesichoros' Iliupersis noch ein Gedicht verloren gegangen sei, natürlich ähnlichen Inhalts, und das könne füglich kein anderes gewesen sein, als die Iliupersis des Lesches, welche dessen kleine Ilias fortsetzte.

Ich habe schon am Eingange dieser Erörterungen darauf hingewiesen, dass die ganze Beschaffenheit der Proklosexcerpte (oder, wenn man will, des epischen Cyclus, den Proklos in seiner Chrestomathie auszog) es verbietet, den Zusammenhang der hier gegebenen Gedichte irgend wie durch Einschiebung neuer Stücke zu stören. Doch lässt sich überdies nachweisen, dass zwischen fol. 6 und 4 ein einzelnes Blatt nicht ausgefallen sein kann, sondern höchstens zwei, aller Wahrscheinlichkeit nach aber gar keines.

Den Beweis für diese unsere Behauptung liefert uns die Be-Der Theil desselben nämlich. schaffenheit des Codex Venetus. welcher die Proklosexcerpte enthält, ist in seinem jetzigen Zustande durch unverständiges Umbinden in Verwirrung gerathen, doch nicht so sehr, dass sich nicht der ursprüngliche Zusammenhang der Blätter und deren anfängliche Reihenfolge noch mit Sicherheit bestimmen ließe. Nach dem Inhalt zu schließen, kam zuerst fol. 1 mit dem Leben Homers (der Ueberschrift zufolge dem ersten Buche des Proklos angehörig); dann ein verloren gegangenes Blatt mit den Excerpten der Kyprien, welche uns nach Studemunds überzeugender Vermuthung in den vier Handschriften EMNP (nach Jahns Bezeichnung Bilderchroniken S. 93) erhalten sind1). Dann folgte fol. 6 mit den Excerpten aus Arktinos' Aithiopis, Lesches' kleiner Ilias und Arktinos' Iliupersis (zusammen als Anfang des zweiten Buches des Proklos bezeichnet). Darauf fol. 4 mit dem Auszug aus den Nosten und der Telegonie, mit welchen der epische Cyclus schloss. Der übrigbleibende Theil der zweiten Seite von fol. 4 enthält eine Zeichnung mit der Inschrift O arellevs.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Umfang des Kyprienexcerptes in diesen Handschriften stimmt fast bis auf die Zeile mit dem Umfang von fol. 6.

Außerdem sind noch zwei von derselben Hand, wie die Excerpte, beschriebene Blätter erhalten: fol. 9, welches auf der Vorder- und Rückseite Malereien und am Rande der Rückseite die von Bekker (schol. in Hom. Iliadem 1825) p. III Z. 31—35 abgedruckten, auf die Scholiencitirung bezüglichen Eigennamen mit rother Tinte geschrieben enthält — und fol. 8, auf welchem auf der Vorderseite der von Bekker p. III Z. 15—30 abgedruckte Schluss des Tractates über die kritischen Zeichen sich befindet, während die Rückseite alt bemalt ist. Ueber die Reihenfolge der beiden letzteren Blätter wird sogleich zu reden sein.

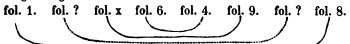
Zu diesen beschriebenen Blättern kommen nun noch sechs andere (fol. 2. 3. 5. 7. 10 und 11) von weißerem (also jüngerem) und feinerem Pergament, welche sämmtlich durchaus unbeschrieben sind. Von diesen letzteren hängt nur das eilste mit einem vor fol. 1 vorhergehenden, unbeschriebenen Blätte zusammen; die übrigen sind alleinstehend. Es ist offenbar, dass sie erst bei späterem Ein- oder Umbinden in die Handschrift gekommen sind. Ueberdies bemerkte schon M. Hertz in seiner Beschreibung des Codex (bei Welcker Epischer Cyclus II 186 n. 26): Dass das weißere Pergament vorn späterer Einsatz sei, zeigt auch eine Lücke im fünsten Buche der Ilias [welche den zweiten Theil des Codex bildet], die von sehr neuer Hand auf ganz demselben Pergament ausgefüllt ist.

•Von den alten Blättern zeigen zwei (fol. 4 und 6) am inneren Rande Beschädigungen, welche darauf hinweisen, dass sie ursprünglich ebenso zusammenhingen, wie das erste und achte, die ebenfalls alt sind, aber ihren Zusammenhang bewahrt haben. Das zum neunten (gleichfalls alten) Blatte gehörige Ergänzungsblatt ist jetzt verloren. Es war dies ohne Zweifel eben jenes fehlende Blatt mit dem Proklosexcerpt der Kyprien. Für dieses Blatt ist vermuthlich eines der weißen, jüngeren Blätter eingesetzt worden (fol. 2 oder 3). Dies ergiebt sechs ursprünglich zusammengehörige Blätter, welche sowohl inhaltlich, als auch durch den Zusammenhang der Blätter und deren äußerliche Ausstattung sich als abgeschlossenes Ganze auswiesen.

Es hingen also von diesen Blättern ursprünglich immer zwei zusammen: fol. 1 und 8 (so noch jetzt), x und 9, 6 und 4 (nach den Merkmalen der inneren Ränder). Wenn außerdem noch etwas ausgefallen sein sollte, so müsste es wenigstens ein Blätterpaar,

es müssten zwei zusammenhängende Blätter, nicht (wie Michaelis annimmt) ein einzelnes gewesen sein. Denn die Blatter mussten darauf berechnet sein, ineinander gebunden zu werden, word einzelne Blätter eben nicht geeignet sind. Wenn man vermuthen darf, dass auch in diesem einleitenden Theil des Codex ebense wie in dem ganzen übrigen, den Iliastext enthaltenden Theile ursprünglich vier Blätterlagen zusammengebunden waren, so muss allerdings aufser dem Kyprienblatte noch der Aussall eines ganzen Blätterpaares vorausgesetzt werden. Dass dieses aber nicht zwischen fol. 6 und 4 sich befunden haben könnte, steht außer allem Zweifel, denn erstens schließen die letzteren beiden Blätter, wie bereits ausgeführt worden ist, inhaltlich ganz eng aneinander und vertragen durchaus keinerlei Einschiebung, und zweitens wären wir gänzlich außer Stande, für zwei Blätter, also vier Seiten, aus dem Kreise der uns bekannten, alten epischen Dichtung passenden und hinreichenden Inhalt zu beschaffen. Wohl aber ist möglich, ja selbst wahrscheinlich, dass diese beiden zusammenhängenden Blätter das eine vor fol. 3 und das andere vor fol. x sich befunden haben, und dass ersteres den Anfang des Tractats über die kritischen Zeichen, letzteres ein Excerpt enthalten hatte, auf welches sich dann die Eingangsworte des Kyprienexcerpts ἐπιβάλλει τούτοις τὰ λεγόμενα Κύπρια beziehen würden. Bisher hat man weder an der Unvollständigkeit des Tractats, noch an dem eben erwähnten unverständlichen Rückverweis am Anfange des Kyppienauszuges sonderlich Anstofs genommen. Es läge auch wenig Grund dazu vor, wenn wir es nur mit einer Anzahl neben einandergestellter Excerpte, mit blossen Bruchstücken zu thun hätten. dess ist doch bei genauerer Untersuchung dieser Blätter und ihres Inhalts nicht zu verkennen, dass sie als ein zusammenhängendes, wohlgeordnetes Ganze mit bestimmter Beziehung auf die nachfolgende Iliashandschrift zusammengestellt sind. Darum ist es gerathener, die Worte ἐπιβάλλει τούτοις τὰ λεγόμενα Κύπρια nicht der Unachtsamkeit des Abschreibers, der mehr abschrieb, als er brauchte, anzurechnen, sondern sie auf ein ausgefallenes Excerpt eines Gedichtes zu beziehen, dessen Inhalt vor dem der Kyprien zeitlich vorauslag; denn dies letztere geht sowohl aus den citirten Worten, als auch aus der Tendenz der Excerptensammlung hervor. Auf dieses den Kyprien vorausgehende Gedicht ist ohne Zweifel die Angabe des Photios 239 p. 319 Bekker, die er aus der Chrestomathie des Proklos geschöpft hat, zu beziehen, dass der epische Cyclus mit der Vermählung des Uranos und der Gaia, welche drei hundertarmige und drei rundäugige Söhne erzeugten, begann und sich dann über die griechischen Göttermythen weiter verbreitete. Welcker hat hierzu (Epischer Cyclus Bd. II S. 462 ff. vgl. Bd. I S. 28) nicht ohne ansprechende Gründe die Vermuthung aufgestellt, dass dieses Gedicht eine Titanomachie mit eingewebten theogonischen Parthien gewesen sei. Uebrigens liegt auf der Hand, dass auch dieser Auszug, wie die folgenden erhaltenen, vortrefflich geeignet sein musste, auf die homerischen Gedichte vorzubereiten, in denen ja eine so große Fülle von Göttermythen gelegentlich eingeflochten sind.

Wir haben also folgende Anordnung der Blätter als die ursprüngliche gefunden:



Sie bilden zusammen ein Ganzes, eine Art Einleitung zu dem Text der Ilias, der mit fol. 12 beginnt und zerfallen in drei Theile: zuerst der Abschnitt über das Leben Homers, dann der Abriss des epischen Cyclus oder vielmehr eine kurzgefasste Uebersicht des troischen Sagenkreises mit Ausschluss der in den Homerischen Gedichten behandelten Theile und mit Hinzustigung jenes rein mythologischen Stückes, dass ja auch nur zur Erläuterung der Homerischen Epen dienen sollte. Den Schluss dieses Abschnittes finden wir durch ein größeres Bild markirt. Darauf folgt ein ganz bemaltes Blatt, nur mit Randnoten versehen. Dann als Anhang der Tractat über die kritischen Zeichen. Die Rückseite des letzten Blattes ist wiederum ganz bemalt. Diese Malereien dienen hier also, wie überall in den Handschriften, zur Ausfüllung des vom Texte freigebliebenen Raumes, sie begrenzen die zusammenhängenden Stücke und beweisen uns, dass der Text, den sie einfassen, dem Schreiber der Handschrift als werthvolles Ganze und nicht als Conglomerat einzelner zusammengetragener Auszüge galt. kann auch der Umstand, dass diese Excerpte die den troischen Sagenkreis behandelnden Gedichte des epischen Cyclus nur zum Theil wiedergeben, nicht etwa einer Unvollständigkeit unserer Handschrift zur Last gelegt werden. Diese Lückenhaftigkeit der Excerpte ist vielmehr beabsichtigt; denn sie sind nicht des epischen Hermes X.

Cyclus wegen gemacht, sie verfolgen nicht sowohl den Zweck von diesem eine Vorstellung zu geben, als vielmehr nur den, die homerische Erzählung nach vor- und rückwärts fortzusetzen und zu ergänzen. Sie geben eine fortlaufende Erzählung der Τρωικά und beginnen ab ovo, ja noch ehe das ovum empfangen ist, unter Benutzung ausgewählter Epen des troischen Kreises, und wir haben von anderer Seite her erfahren, dass sie dabei die Epen verschneiden und aneinandersetzen, soweit dies die Aufgabe, einen zusammenhängenden Verlauf der epischen Erzählung zu gewinnen, erforderte. Nach alledem sind die Zeugnisse, welche wir diesen Proklosexcerpten entnehmen können, von ziemlich eingeschränkten Werth. Auf den Umfang der Epen kann aus ihnen nicht geschlossen werden. Ueberhaupt ist ja die ganze Frage, ob es wirklich einen epischen Cyclus im Welckerschen Wortverstande gegeben habe und in welcher Zeit er zusammengestellt worden sei, trotz Welckers und seiner Nachfolger ausführlichen Erörterungen keineswegs mit Sicherheit entschieden worden. Nur sovid steht unbedingt fest: Wenn die Angabe des Photios, der epische Cyclus sei geschätzt worden διά την άχολουθίαν τῶν ἐν αὐτῷ πραγμάτων ohne Einschränkung verstanden werden darf, so ist man gezwungen anzunehmen, dass diese Epensammlung, dieses "corpus Homeri" aus einer Auswahl der von Welcker für den epischen Cyclus in Anspruch genommenen Epen bestanden hat, und dass auch diese nur mit Abkürzungen, mit Weglassung des sich Wiederholenden gegeben worden sind. In den erhaltenen Excerpten des Proklos finden wir jene ἀχολουθία τῶν πραγμάτων, wegen der der Cyclus geschätzt war, jene fortlaufende Erzählung ohne Wiederholungen. Wenn ihre Anordnung der des epischen Cyclus entsprach - woran wir zu zweifeln keine Ursache haben —, so ware der Name δ ἐπικὸς κύκλος vollkommen gerechtfertigt. Wollte man aber den nachgewiesenen Zusammenhang der Excerpte durch Einschiebungen zerstören in der Weise, wie Michaelis will, so würde auch das Zeugniss, das man aus ihnen entnehmen kann, vernichtet werden.

Rom.

THEODOR SCHREIBER.

## DIE HANDSCHRIFTLICHE ÜBERLIEFERUNG DES ALBINUS.

Für die Einleitungsschrift des Albinus zum Platon sind in ler Ausgabe K. Fr. Hermanns<sup>1</sup>) die Lesarten von nicht weniger ils fünf Handschriften benutzt worden. Dieser kritische Apparat ässt sich bedeutend vereinfachen; denn nur eine einzige Handschrift, aus welcher alle übrigen abstammen<sup>2</sup>), kann für die Hertellung des Textes in Betracht kommen. Es ist dies der cod. Vaticanus 1029<sup>3</sup>), welchen ich im Mai 1873 in Händen hatte fol. 1). Die auf ihn zurückgehenden Handschriften lassen sich n zwei Familien sondern.

- Aus dem Vat. stammt zunächst der gleichfalls von mir verzlichene Laurentianus plut. 59 cod. 1 (fol. 10), ein bombycinus tus dem 14. Jahrhundert. Dieses Verhältniss ergibt sich mit Entschiedenheit aus der Art, wie wir die Anfangsworte der Classifization, welche Albinus mit den Dialogen vornimmt (cap. 3)4), in len beiden Codices geschrieben finden. Die Stelle lautet: τῶν μὲν οὖν Πλάτωνος διαλόγων ὑπάγονται τῷ μὲν φυσιχῷ ὁ Τίμαιος, τῷ δὲ ἢθιχῷ ᾿Απολογία, τῷ δὲ λογιχῷ Θεάγης κτλ. Im Vat. steht durch ein Versehen: ὑπάγονται τῷ μὲν φυσιχῷ τῷ δὲ ἢθιχῷ ὁ τίμαιος ἀπολογία. Der Schreiber selbst er-

<sup>1)</sup> Platonis dialogi VI S. 147 ff. Vgl. praef. S. XV ff.

<sup>2)</sup> Die Lesarten des Codex in Cesena plut. 28 no. 4 sind zwar bis jetzt noch nicht bekannt; da es indessen nach Schanz (Studien zur Gesch, des Platon. Textes S. 9 f.) ein bombycinus und der Text des Albinus von jüngerer land geschrieben ist, so wird letzterer schwerlich auf eine andere Quelle zurückgehen wie der Text der übrigen späteren Handschriften.

<sup>3)</sup> Vgl. Bekker comm. crit. in Plat. I S. IX. Schanz S. 8 f.

<sup>4)</sup> Ich citire nach der Capiteleintheilung Hermanns.

kannte indessen bereits seinen Irrthum und berichtigte ihn, inden er nach φυσικῷ das Zeichen / setzte, freilich ohne anzudeuten, dass sich dasselbe auf δ τίμαιος beziehen sollte. Im Laur. nur finden wir dieselbe falsche Wortfolge wie im Vat., nur dass der Artikel vor Απολογία gesetzt ist; nach φυσικῷ aber ist ein leerer Raum gelassen. Der Schreiber wusste also vom Dialog Timäos zu wenig, um ihn als den Vertreter des φυσικός γαρακτής zu erkennen; er konnte in Folge davon auch die Bedeutung jenes Zeichens nicht einsehen und fasste dasselbe als Zeichen einer für ihn nicht ausfüllbaren Lücke auf. - Ich kann ferner anführen. dass dem Infinitiv ἐκκαθάραι im Anfang von cap. 6 im Vat. der Accent fehlt, während der Laur. ἐχχαθάραι hat; derselbe Fehler findet sich indessen auch im folgenden Satz, wo der Vat. richtig έχχαθάραι bietet. — Nur an einer einzigen Stelle hat der Laur. eine unzweifelhafte Verbesserung, aber eine solche, wie sie jeder nicht ganz stumpssinnige Abschreiber machen musste: cap. 6 τφ τῆς αἰτίας λογισμῷ statt λογισμοῦ, wie im Vat. steht. Dagegen finden wir an mehr als einer Stelle im Laur. den Text ver-So sind in cap. 1 die Worte οὐδὲ γὰρ ἄνευ τέχνης schlechtert. τινός καὶ δυνάμεως εἰσὶ γεγραμμένοι vor dem letzten Satze (ἔστι τοίνυν οὖκ ἄλλο τι κτλ.) fälschlich wiederholt. In cap. 2 bietet der Laur. ποικίλλον statt ποικίλον, in cap. 3 sind die Worte έν τοῖς έξῆς τελεώτατα μετὰ ὑπογραφῆς εἰρήσεται, ἐνθάδι δε γνωστέον τοσούτον περί των άνωτάτω χαρακτήρων in Folge des δμοιοτέλευτον ausgefallen. Auch in cap. 6 hat der Laur. eine beträchtliche Lücke; es fehlen hier, durch die gleiche Veranlassung, die Worte ίνα δέ τις τὰ οἰκεῖα δόγματα παραλάβη, τοίς τοῦ υφηγητικοῦ χαρακτήρος διαλόγοις δεήσει έντυγχάνειν. In den Schlussworten endlich steht im Laur. ἐπειδή καὶ und ἀποτρεπτικοῦ statt der vom Vat. gebotenen richtigen Lesarten ἐπεὶ δεῖ καὶ (die Hermann ohne Grund in ἐπεὶ καὶ δεῖ geändert hat) und ἀνατρεπτικοῦ.

Demnach sind offenbar auch in den noch übrigen Fällen, wo die beiden Handschriften von einander abweichen, die Lesarten des Vat. vorzuziehen und von ihnen ist bei der Behandlung corrupter Stellen auszugehen. So haben wir in cap. 2 zunächst in den Worten  $\tau ov\tau\acute{e}\sigma\iota\iota$   $\tau\grave{\alpha}$   $\pi\varrho\grave{\alpha}\varsigma$   $\varphi\iota\grave{\lambda}o\sigma o\varphi\acute{\epsilon}\alpha\nu$  den Artikel  $\tau\grave{\eta}\nu$  aus dem Vat. aufzunehmen. Von größerer Wichtigkeit ist eine Abweichung am Schluss dieses Capitels, wovon passender weiter unten

ie Rede sein wird (S. 328). - Bei der Aufzählung der Dialoge a cap. 3 hat der Laur. zu Απολογία den Artikel hinzugefügt: erselbe ist überslüssig und sehlt z. B. auch in den Aufzählungen ei Laert. Diog. III 58 und 62. Unwesentlich ist gleichfalls, dass 1 cap. 4 der Laur. ἐπειδή in ἐπεί geändert hat. In cap. 5 ist 1 den Worten και τίς έστιν ή τε έπιτήδευσις das sinnlose τε n Laur. weggelassen; indessen ist nicht wahrscheinlich, dass dasalbe ohne Veranlassung in den Text gekommen (vgl. S. 332). ine Differenz in cap. 6 zeigt sich zunächst in der Stelle ενα τά όγματα μένη ἐν τῇ ψυχῇ ἀναπόδραστα, δεήσει ἀποδοθῆναι εὐτὰ δεθηναι mit Recht Hermann) τῷ τῆς αἰτίας λογισμῷ, ἵνα ς βεβαίως έχη του προκειμένου σκοπου, wo der Laur. έχηται att exn hat. Mir wurde, auch wenn uns die Wahl frei stände, exn wählter und passender erscheinen als ἔχηται, da es sich nicht n etwas zu ergreifendes oder festzuhaltendes, sondern um ein ch nicht erreichtes Ziel handelt, bei dessen Erstrebung man sich st und beharrlich zeigen soll. Mit dem Genetiv kann βεβαίως ειν 1), in ähnlicher Weise construirt werden wie ἔχειν εὖ, καλῶς, ανώς, κακώς, πονηρώς, μετρίως, χρησίμως, ἀπαιδεύτως²), veerwog u. s. w. - Endlich gehört hierher die Stelle über die ialoge des λογικός χαρακτήρ. Dieselbe lautet im Vat. ἔχουσι λο τάς τε διαιρετικάς καὶ δριστικάς μεθόδους καὶ πρὸς ἄναυτικάς καὶ συλλογιστικάς. Im Laur. ist ein Besserungsversuch macht durch Einfügung von ye nach πρός: einfacher durfte es in, πρὸς für einen Schreibfehler statt τὰς zu halten.

Aus dem Laur. 59, 1 abgeschrieben ist der Text des Launtianus plut. 85 cod. 9, einer Pergamenthandschrift, welche nicht it Bandini dem 13., sondern dem 15. Jahrhundert zuzuweisen ist. ie Fehler des Laur. 59, 1 treffen wir auch hier an, abgesehen in den leichten Besserungen ποικίλον statt ποικίλλον und απαθάφαι statt der beiden ἐκκαθάφαι. Nicht groß ist die Zahl er neu hinzukommenden Corruptelen: cap. 5 ἡ αὐτοῦ ἐπιτή-ευσις statt αὐτοῦ ἡ ἐπιτήδευσις, cap. 6 αὐτὴ statt αὐτῷ und ὰ μὲν φυσικὰ statt μὲν τὰ φυσικά. In cap. 4 lesen wir im at. und im Laur. 59, 1 εἰσὶ δὲ οῦ κατὰ τετφαλογίαν διελόντες ὑτοὺς (die Dialoge) καὶ τάττουσι πρώτην τετφαλογίαν περιέ-

<sup>1)</sup> Vgl. Xen. Inst. Cyri II 1, 13. Isokr. VIII 60.

<sup>2)</sup> μειράπιον έαυτου μέν απαιδεύτως είχε Philostr. vita Apoll. VI 36.

χουσαν κτλ. Im Laur. 85, 9 ist aus και τάττουσι (sic), um die Construction herzustellen, κατατάττουσι corrigirt, schon von der ersten Hand wie es scheint. Uebrigens ist für das Verhältniss dieser Handschrift zum anderen Laurentianus auch der Umstand von Wichtigkeit, dass auch der im Laur. 85, 9 befindliche Text des Platonikers Theon, wie sich mit zwingenden Gründen beweisen lässt, aus dem Laur. 59, 1 copirt ist.

Aus dem Laur. 59, 1 stammt ferner, wenn auch, wie es scheint, nicht unmittelbar, der Parisiensis 22901), eine Papierhandschrift des 16. Jahrhunderts (C). Es wird dies durch folgenden Umstand außer Zweifel gesetzt. Im Laur. sind einige Blätter durch eine Feuchtigkeit beschädigt, so dass an folgenden beiden Stellen des Albinus das von mir Hervorgehobene nicht mehr zu erkennen ist: cap. 2 ώς γὰρ τῖ τραγφδία καὶ τῆ κωμφδία τὸ οίχεῖον μέτρον δεῖ παρεῖναι καὶ τῆ λεγομένη ἱστορία τὸ πλάσμα, ούτως καὶ τῷ διαλόγῳ τὴν οἰκείαν λέξιν καὶ σύνθεσιν, έχουσαν τὸ 'Αττικόν κτλ. cap. 5 (Schluss) αὐτῆ γὰς τῆ περί τὴν φύσιν ίστορία ἐντυγχάνοντες καὶ τῆ λεγομένη θεολογία καὶ τῆ τῶν ὅλων διατάξει ἀντοψόμεθα τὰ θεῖα έναργῶς. An diesen Stellen nun finden sich in C verunglückte Versuche, die durch die Unleserlichkeit entstandenen Lücken auszufüllen: προσάπτεσθαι statt παρείναι, έχει statt έχουσαν (also keine willkürliche Umänderung, wie Hermann meinte), ἀναμνήσομεν statt αντοψόμε 3α. So ergibt sich nun auch, wie ungerechtfertigt es war, wenn Suckow (die wissenschaftliche und künstlerische Form der Platonischen Schriften S. 28) der zuletzt erwähnten Differenz eine Bedeutung für die Kritik beilegen wollte: er meinte, eine alte Lücke sei von dem Schreiber der Lobkowitzer Handschrift (s. S. 330) durch ἀντοψόμεθα, von Fabricius durch αναμνήσομεν erganzt, und vermuthete seinerseits αναθοήσομεν. Vielmehr muss ἀντοψόμεθα als Ueberlieferung gelten. Für richtig kann auch ich dieses Compositum nicht halten, für welches es schwer sein möchte einen an unserer Stelle passenden Sinn aufzusinden. Ich halte αὐτὰ ὀψόμεθα, woran schon Hermann dachte (vgl. S. 333), für das Ursprüngliche.

¹) Im Catalog der Pariser Hdschr. wird berichtet: "is codex e vetusio exemplari quod in illustrissimi Valachiae principis bibliotheca asservatur, descriptus est."

Genau dieselben Ausfüllungsversuche treffen wir auch in dem exte an, welchen Fabricius aus einem codex Holstenianus verfentlicht hat (Bibl. Gr. II S. 44 ff.), nur dass hier nicht exer, ndern kreiv steht. Auch fehlt in diesem Texte (B) την an der reiten Stelle, was sicherlich auch für C anzunehmen ist; nach Müllers Angabe') zeigen die beiden Texte beinahe durchgängige bereinstimmung. Uebrigens stehen bei Fabricius προσάπτευθαι ελ τη und αμνήσομεν in Klammern, ein Beweis, dass im Orinal Beides als Ergänzung einer Lucke bezeichnet war. Wo der t. und der Laur. von einander ahweichen, zeigt B selbstverindlich die Lesarten des Laur.; nur steht in cap. 2 noinlio itt ποικίλλον, in cap. 6 έχκαθάραι statt des zweiten έχκαθάραι id ἐπεὶ δεῖ καὶ statt ἐπειδή καὶ, Correcturen, von denen es eichgiltig ist, ob sie von Fabricius, von Holstein oder von dem :hreiber des dem Holstenianus zu Grunde liegenden Originals arühren. Die sämmtlichen übrigen Abweichungen des Textes B m Laur. aufzuzählen hätte keinen Sinn; nur auf Einiges sei mir stattet aufmerksam zu machen. Im Anfange wird die Nothendigkeit, das Wesen des Dialoges zu erkennen, nach dem Texte s Vat. und Laur. folgendermaßen begründet: ο ὕτε γὰρ ἄνευ τυης τινός και δυνάμεως γεγραμμένοι είσίν, οὔτε τεχνικῶς πωρίσαι φάδιον τῷ γε θεωρίας ἀπείρως ἔχοντι, ἀρέσκει τε β φιλοσόφφ περί παντός ούτινοσοῦν τὴν σκέψιν ποιούμενον την οὐσίαν τοῦ πράγματος ἐξετάζειν. Β hat δὲ statt τε: dass es eine Verschlechterung ist, bedarf keines Beweises. Es wird ann fortgefahren έπειτα τι οδτος δύναται καὶ τι μή πρὸς τί τε χρήσιμον πέφυκε καὶ πρὸς ὁ μή. Hier findet sich in die selbstverständliche Emendation τοῦτο statt οὖτος. enso evidente Berichtigung treffen wir in den Schlussworten des ιρ. 1 έστι τοίνυν ούπ άλλο τι ή λόγος έξ έρωτήσεως παί ποχρίσεως συγχείμενός τινος των πολιτιχών χαι φιλοσόφων φαγμάτων, wo περί vor τινος hinzugefügt ist (ebenso in C); shon die Wiederholung derselben Worte im folgenden Capitel jusste hierauf führen. Zu Anfang desselben ist in dem Satze Lóyog εν οὖν εἶναι λέγεται ὁ διάλογος κτλ. εἶναι von B fälschlich eggelassen, gleich darauf in den Worten ἐπεὶ δὲ ὁ λόγος ἐστὶν μεν ενδιάθετος δ δε προφορικός, ακουσώμεθα του προ-

<sup>1)</sup> Hermann S. XV.

φοριχοῦ, gleichfalls mit Unrecht, ἀχουσώμεθα in ἀχουσόμεθα geändert: vgl. cap. 1 σχεψώμεθα, cap. 3 ἴδωμεν, cap. 4 λέγωuer. Ausführlicher ist über den Schluss des Capitels zu handeln. welcher im Vat. folgendermassen lautet: εὶ δέ τις λεγόμενος λόγος μή καθάπες εἶπον εἰδοποιούμενος, ἀλλ' ἐνδεής ὢν τούτων λέγοιτο είναι διάλογος, ούχ δρθώς αν λέγοιτο ούτος. τὸ παρά τῷ Θουκυδίδη λεγόμενον τῶν δυναμένων εἰδοποιεῖν τὴν ιδιότητα τῶν διαλόγων οὐ φήσομεν εἶναι διάλογον, ἀλλὰ μᾶλλον δύο δημηγορίας κατ' ἐνθύμησιν ἀλλήλαις ἀντιγεγραμμένας. Hier bietet der Laur. οδίτως statt οδτος, welches letztere Wort also in οῦτω oder οῦτως geandert werden sollte; die Interpunction stimmt übrigens mit der im Vat. überein. Mit dieser Interpunction ist die Aenderung zwecklos; lässt man aber, wie es in den Ausgaben geschieht, mit ουτω den neuen Satz beginnen, so ist das unerträgliche Asyndeton beseitigt, so dass also der Urheber der Conjectur die wahrscheinlich richtige Lesart gewissermassen unbewusst gesunden hat. Behält man ovrog bei, so müsste man annehmen, dass nach diesem Worte Einiges ausgefallen. -B lässt den Artikel vor Θουκυδίδη weg und bietet ferner δυνάμεων statt δυναμένων ). Dass eine Corruptel vorliegt, kann nicht bezweifelt werden, da der Wortlaut der Ueberlieferung sinnles und nicht zu construiren ist. Ein Versuch der Emendation hat auszugehen von der Lesart δυναμένων, nicht von δυνάμεων. Schneider schrieb τὸ παρὰ τῷ Θουχυδίδη λεγόμενον ὑπὸ τῶν μη δυναμένων είδοποιείν πτλ.; Hermann, indem er einsch, dass mit der im Texte vorgenommenen Tilgung von zwv duráμεων das Ursprungliche nicht hergestellt sei, vermuthete in der Vorrede λεγόμενον ύπο τινων δυνάμει είδοποιείν χελ.1), und Sauppe (Jen. Lit. Ztg. 1874 S. 705) λεγόμενον τη δυνάμει είδοποιείν. Aber auch damit scheint mir nicht geholfen. Die Erwähnung des Thukydides bezieht sich unzweiselhaft auf die Verhandlung zwischen den Euredgot der Melier und den athenischen Gesandten (V 85 ff.); aber ist es wahrscheinlich, dass Albinus diesen bestimmten Abschnitt des Geschichtswerkes mit einem so

1) Der Laur. hat abgekürzt συναή.

<sup>2)</sup> Ich bezweisele, dass δυνάμει hier ebenso am Platze wäre, wie bei Alcin. 6 p. 159 Herm., worauf Hermann verweist: ἐν τῷ Φαίδωνι οὕτως ἐρωτῷ δυνάμει ατλ. (mit Bezug auf Phädon cap. 19).

dankeln und allgemein gehaltenen Ausdruck bezeichnet habe? Mir erscheint dies kaum glaublich, und ich trage daher kein Bedenken, den Ausfall mehrerer Worte anzunehmen, in welchen der Inhalt jenes Abschnittes bestimmt angegeben war. Berücksichtigen wir nun ferner die Fassung der allgemeinen Behauptung, für welche die Unterredung der Athener und Melier ein Beispiel darbietet (ελ δέ τις λεγόμενος λόγος μη καθάπες είπον είδοποιούμενος άλλ' ένδεής ών τούτων λέγοιτο είναι διάλογος), so können wir die Lücke mit Wahrscheinlichkeit in folgender Weise ausfullen: ούτω τὸ παρὰ τῷ Θουχυδίδη λεγόμενον ὑπὸ τῶν 'Αθηναίων καὶ τῶν Μηλίων, ἐνδεὲς ὂν') τῶν δυναμένων είδοποιείν την ίδιότητα των διαλόγων, ού φήσομεν κτλ. - In cap. 3 hat, wie schon bemerkt, der Vat. περὶ μὲν οὖν τῶν γαρακτήρων, der Laur. περὶ μὲν τῶν οὖν χαρ., und in Folge davon B περί μεν οὖν χαρ. Dass ὁ Τίμαιος (vgl. S. 323) in B an seine richtige Stelle gesetzt ist, kann nicht auffallen. Um in den Worten des cap. 4 είσι δε οι κατά τετραλογίαν διελόντες αὐτοὺς καὶ τάττουσι πρώτην τετραλογίαν κτλ. die Construction herzustellen (vgl. S. 325), ist in B of in of geändert. In dem folgenden Satze cap. 4 τὸν μὲν οὖν Εὐθύφρονα ἐπεὶ καὶ άπαγγέλλεται τῷ Σωκράτει ἐν αὐτῷ ἡ δίκη hat Β ἐπαγγέλλεται. Bemerkenswerther ist in demselben Capitel die Stelle δοχοῦσι δέ μοι (Derkyllides und Thrasyllos) προσώποις καὶ βίων περιστάσεσιν ήθεληκέναι τάξιν έπιθείναι δ΄ έστι μέν ἴσως γρήσιμον πρός άλλο τι, ού μην πρός ο ήμεζς νυν βουλόμεθα δὲ ἀρχὴν καὶ διάταξιν διδασκαλίας τῆς κατὰ σοφίαν εύρεῖν. Die Weglassung des Verbums nach πρὸς ο ἡμεῖς νῦν ist wohl nicht ganz unmöglich, zumal nach dem vorhergehenden ηθεληxéval: auf alle Fälle ist jedoch die Ausdrucksweise hart, und die in B vorgenommene Verdoppelung von βουλόμεθα hat viel Wahrscheinlichkeit. In cap. 6 ist bei den Worten ίνα τὰ δόγματα μένη ἐν τῆ ψυχῆ ἀναπόδραστα in B und C das Asyndeton durch Conjectur (wie die Klammer bei Fabricius zeigt) vermittelst der Einschiebung von δε beseitigt. Im Satze ίν οὖν ἐκβάλωμεν τὰς ψευδεῖς δόξας ist ἐκβάλλωμεν in B wohl nur ein Versehen; vgl. in demselben Capitel Ένα τρέψωμεν und Ένα τις παραλάβη.

<sup>1)</sup> oder τὸν — λεγόμενον (nämlich λόγον, wie vorher εἰ δέ τις λεγό- μενος λόγος) — ἐνδεᾶ ὄντα.

Ebenso wie der Laur. 59, 1 und seine Abschriften geht auf den Vat. zurück der Text des nach Schneider im 14. Jahrhundert geschriebenen codex Lobcovicianus (A)1). Zu vermuthen wäre dies schon aus dem Umstande, dass kein Fehler des Vat. sich nicht auch in A findet, ausgenommen etwa loyiquev in cap. 6 (vgl. S. 324): wenigstens hat Schneider in seiner Ausgabe zu Loyiouw keine Variante angemerkt. In cap. 1 hat A ebenso wie der Vat. τί ούτος δύναται: die sehr nahe liegende Besserung τουτο ist auf dem Rande beigeschrieben, aber von zweiter Hand, so dass auch dies nichts gegen den Ursprung aus dem Vat. beweisen kann. Ebenso wenig in cap. 6 δεί πρώτον έκκαθάραι κτλ. die überflüssige Hinzufügung von μέν nach πρώτον, die gleichfalls äußerst nahe lag. Für den Ursprung aus dem Vat. sprechen dagegen zwei bestimmte Indicien. In cap. 1 περὶ οὖ ᾶν ἡ βουλὴ ἦ ist im Vat. ein v hinter 3 ausradirt, aber noch sichtbar; in A aber steht  $\frac{3}{7}\nu$ . Ferner ist das S. 323 erwähnte Versehen des Vat. betreffs der Stellung von δ Τίμαιος (cap. 3) auch in A übergegangen; Schneider bemerkt: "ὁ Τίμαιος, τῷ δὲ ἦθικῷ] τῶι δὲ ηθικῶι ὁ τίμαιος ante correctionem erat in A. Auch hat A in cap. 6, wie der Laur. 59, 1, zweimal ἐκκαθάραι (vgl. S. 324). — Unbedeutende Corruptelen hat A in cap. 2, we wir διαφόρων doppelt geschrieben und, in zusälliger Uebereinstimmung mit B, δυνάμεων statt δυναμένων (vgl. S. 328) finden, ferner in cap. 3, wo δè nach ἐνθάδε weggelassen und erst von einer späteren Hand hinzugefügt ist. In cap. 5 heißt es von dem Werke über den Staat: ἀρξάμενος γὰρ ἀπὸ τῆς πρώτης παιδεύσεως 3) ὑπογράφει πάσαν την παιδείαν ή χρώμενος άφικοιτο άν τις έπί την της άρετης κτησιν. Hier hat A από της πρώτης γενέσεως, welche seltsame und kaum verständliche Lesart nicht in den Text aufgenommen werden durfte. - An vier Stellen haben (abgesehen von dem erwähnten λογισμῷ statt λογισμοῦ) Fabricius und Fischer Lesarten, die vom Vat. abweichen und die dann bei Schneider ohne Variantenangabe aus A wiederholt werden, nämlich cap. 1 ἀρέσκει δὲ τῷ φιλοσόφω statt τε, cap. 2 ἀκουσόμεθα statt ακουσώμεθα, cap. 3 περί μεν οὖν χαρακτήρων ohne των und cap. 4 έντυγχάνειν το ῦ Πλάτωνος λόγω statt τω.

<sup>1)</sup> Vgl. Schneider Plat. Civ. I p. XV.

<sup>2)</sup> Pol. II p. 376 E sqq.

weder hat hier in der That A zufällig dieselben Fehler wie B, was bei keinem dieser Fehler besonders auffallend wäre, oder es hat sich hier Schneider einige kleine Nachlässigkeiten zu Schulden kommen lassen. An einer anderen Stelle ist Letzteres das Wahrscheinlichere. Ein Citat aus dem Phädros (p. 237 B) in cap. 1 lautet nach dem Vat. und nach Fabricius folgendermaßen: περί παντός, ὧ παῖ, μία ἀρχὴ τοῖς μέλλουσι καλῶς βουλεύεσθαι, εἰδέναι περὶ οὖ ἄν ἡ βουλλὶ, ἦ κτλ. Bei Platon aber heißt es εἰδέναι σεῖ περὶ οὖ κτλ., und dieses δεῖ hat Fischer verkehrter Weise in den Text des Albinus gesetzt. Es steht nun auch bei Schneider; aber offenhar ist ihm die Differenz entgangen, da er sonst das Fehlen von δεῖ aus B angemerkt hätte. Demnach darf man auch bezweifeln, dass in A das Citat auf diese Weise berichtigt war.

In einer am Anfang verkürzten Gestalt findet sich die Einleitung des Albinus in der Pariser Handschrift 1816 (D)1) und in einer Baseler Handschrift (F). Es fehlen hier die beiden ersten und ein Theil des dritten Capitels; vgl. Hermann S. XV. In dem übrig bleibenden zweiten Theile der Schrift lassen sich, wie wir sahen, mit Bestimmtheit zwei Differenzen zwischen dem Vat. und A angeben, in cap. 5 γενέσεως statt παιδεύσεως und in cap. 6 die Hinzufügung von µêv. Beide Male stimmen D und F mit A überein2). Die Annahme ist demnach gerechtfertigt, dass der verkürzte Text entweder aus A stammt, oder aus einem zwischen dem Vat. und A liegenden Exemplare, jedenfalls also wie alle uns bekannten späteren Handschriften aus dem Vat. Seine Abweichungen von der älteren Tradition haben daher nicht den geringsten Anspruch auf Glaubwürdigkeit. Dahin gehört es, dass in den Sätzen cap. 4 οί μέν γαρ από των επιστολών ἄρχονται, οί δέ τιν ες από τοῦ Θεάγους und cap. 5 Anf. οὐ μὴν διὰ τοῦτο ὁπωσοῦν καὶ ώς έτυχεν έντευξόμεθα αὐτῷ die Wörter γάρ, τινες und καὶ in D und F weggelassen sind. Ferner geben in den auf den Phädon bezüglichen Worten in cap. 5 λέγει γαρ έν τούτω, τίς έστι

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sie ist nach der Angabe im Catalog 1460 geschrieben; der Text des Albinus ist aber nach Müller von einer jüngeren Hand als das Uebrige: Hermann S. XVI.

<sup>2)</sup> Unsicher ist die Uebereinstimmung mit A im Anfang von cap. 4., wo D und F τ φ Πλάτωνος λόγφ haben; vgl. S. 330.

φιλοσόφος και τίς έστιν ή τε έπιτήδευσις, και έπι ύποθέσει τοῦ άθάνατον εἶναι τὴν ψυχὴν διίησι¹) τὸν περὶ αὐτῆς λόγον D und F τον προ αὐτοῦ λόγον, weshalb Hermann mit Unrecht τὸν περὶ αὐτοῦ λόγον schrieb; περὶ αὐτῆς geht natürlich auf ἐπιτήδευσις. Im folgenden Satze μετά τοῦτο τή Πολιτεία δέοι εντυγχάνειν ist δέοι nicht richtig: es ist vielmehr δεήσει zu schreiben<sup>2</sup>), wie Hermann vermuthete; nur darf man in δέοι σ', was in D und F steht, nicht eine Spur des ursprünglichen denges suchen. Für das Richtige kann déos o' gewiss nicht gelten; Albinus wendet sich nicht in dieser Weise an den Leser. In cap. 6 steht der Lesart des Vat. où de yao of ίατροί νενομίχασι, πρότερον της προσφερομένης τροφης απολαῦσαι τὸ σῶμα δύνασθαι, εἰ μὴ τὰ ἐμποδίζοντα ἐν τούτφ τις ἐκβάλοι nichts entgegen; D hat ἐκβάλλει, F ἐμβάλλει. Eine wirkliche Verbesserung ist ἐπὶ τὸ ὁμοιωθῆναι θεῷ, was D und F statt τῷ bieten; aber ἀπαραλογίστους ἀπὸ σοφιστῶν statt  $v\pi\dot{o}$  ist ein bloßer Schreibfehler. — Bei der Differenz von ἐκβάλλει und ἐμβάλλει steht D der alten Lesart (ἐκβάλοι) näher; dagegen in cap. 5 hat F richtig ή δε κατά έξιν, D λέξιν. Ueber das Verhältniss von D und F zu einander könnte, wenn es sich verlohnte, nur nach einer vollständigeren Mittheilung der Lesarten, als sie Hermann gegeben hat, entschieden werden.

Eine von Hermann mit E bezeichnete Leidener Papierhandschrift (mss. Gr. Voss. Q. 13) hat an der zweiten der beiden zuletzt erwähnten Stellen, mit D übereinstimmend, das falsche λέξιν, an der ersten ἐκβαίνει, steht also auch hier D (ἐκβάλλει) näher als F (ἐμβάλλει). Vermuthlich haben wir es demnach mit einer Abschrift von D zu thun. Ebenso wie in cap. 6 entfernt sich auch an einigen anderen Stellen E noch weiter von der Tradition des Vat. als D. So in jener Bemerkung über den Phädon (cap. 5) λέγει γὰρ ἐν τούτφ, τίς ἐστι φιλόσοφος καὶ τίς ἐστιν ἢ τε ἐπιτήδευσις. Statt des sinnlosen τε, welches im Laur. weggelassen ist (S. 325), findet sich in E γε, eine vielleicht richtige Conjectur; möglich wäre auch, dass τε ein Rest von αὐτοῦ (was

<sup>1)</sup> δίεισι hat Schneider mit Recht geändert. Suckow S. 28 will διίησι halten und erklärt: "er breitet die Lehre aus". Aber eine solche Bedeutung von διίεναι scheint nicht angenommen werden zu können.

<sup>2)</sup> δεήσει έντυγχάνειν sagt Albinus außerdem noch fünfmal.

## DIE HANDSCHRIFTLICHE ÜBERLIEFERUNG DES ALBINUS 333

Fischer hinzususte) oder von τούτου ist. Im Folgenden hat E δίησι, worin Hermann mit Unrecht eine Spur des richtigen δίεισι zu erkennen meinte, und sodann ist πρὸ αὐτοῦ, was in D und F statt περὶ αὐτῆς steht, noch weiter in πρὸς αὐτοῦ verderbt. Die Abenteuerlichkeiten Suckows, der den Phädros an die Stelle des Phädon setzen¹) und davon ausgehend πρὸς αὐτοῦ mit einer merkwürdigen Erklärung in den Text ausnehmen wollte (S. 28), empfangen also auch durch die Feststellung der handschriftlichen Tradition eine Widerlegung. Ebenso ist es ohne alle Bedeutung und nur zusälliger Weise eine Annäherung an das Richtige, wenn sich am Schluss desselben Capitels in E αὐτοψόμεθα statt ἀντοψόμεθα findet.

Der Titel des Schristchens lautet im Vat.: εἰσαγωγὴ εἰς τὴν πλάτωνος βίβλον. ἀλβίνου πρόλογος. Vielleicht stand dasselbe ursprünglich an der Spitze von mehreren Stücken, welche zusammen eine Einleitung zum Platon bilden sollten.

Greifswald.

E. HILLER.

<sup>1)</sup> Vgl. Alberti im Rhein. Mus. XIII S. 81 ff.

## IN LIBELLUM ΠΕΡΙ ΥΨΟΥΣ CONIECTANEA.

Qui de sublimitate disputavit, homo neque philosophus neque grammaticus neque rhetor, sed moliticos et Romae, ubi circa Claudiorum Caesarum tempora vixit, nobilium virorum consuetudine usus, ut hac guidem in re cum Plutarcho, a cuius tamen miti sapientia θυμοειδές et διάπυρον eius ingenium multum differt, apte possit conparari, hic igitur scriptor per haec tria saecula a philosophis rhetoribus grammaticis ultra modum laudatur: ut in intellegendo eius libello aestimandaque doctrina multum sit profectum non sine causa mihi videor vereri. recensionis quiden fundamentum praeeunte Victorio dexterrime iecit Spengelius, nec est quod suppleatur codice per Vahlenum Iahniumque satis cognito. sed in emendatione post felicem Manutii temeritatem non est qui ultra mediocritatem adsurrexerit praeter Ruhnkenium; at ipse Ruhnkenius a recta Cassii scilicet Longini aestimatione prohibebatur eadem iudicii inconstantiamne dicam ambigo an timiditatem quam vir magnus haud raro praestitit. cur Byzantini Longino ἀδέσποτον librum adsignaverint in propatulo est: legerant enim in antiquioribus in Hermogenem commentariis Longinum in philologis confabulationibus similia eis quae hic extare videbant praecepisse, nec videtur absurde conici, Longinum Orithyiae Aeschyleae notitiam huic scriptori ipsi debere'). cur autem Dionysium aucto-

<sup>&#</sup>x27;) Cf. Ioh. Siceliotae verba quae lahnius paginae 12 subscripsit. temere ex indoctissimi et mendacis hominis verbis διὸ καὶ Σοφοκλῆς μιμεῖται, licet sensu cassa sint, aliquid elicuerunt, atque adeo Sophoclis fuisse tragoediam Orithyiam. nam fgm. 658 dictum quidem est de Orithyia, sed ex cognomine fabula sumptum esse nec dicit Strabo nec conicere licet. tractavit enim has fabulas Sophocles Phinidis et Tympanistis. itaque Orithyiae nomen ex Sophocliarum tragoediarum catalogo eximendum est. fieri vero potest ut aut Longinus aut Iohannes Plutarchi de profectibus in virtute libellum legerit: ibi Sophoclis de poesi sua iudicium, ex Ione haud dubie, adfertur.

rem putaverint, indicant ipsi ad 61, 15 (utor paginarum versuumque numeris Iahnianis) σημ. περί συνθέσεως έγραψε Διονύσιος. scriptor enim eo loco testatur se de compositione verborum duo scripsisse volumina. monui haec quamvis manifesta, nam ne haec quidem recte sunt perspecta. ac de doctrina quidem hoc libello proposita tum poterimus iudicium ferre, cum non amplius nobis fuerit fatendum de Apollodorea et Theodorea doctrina, quod Straboni satendum erat, μείζονα η καθ' ημάς έχειν την κρίσιν. at hercle emaculare licet orationem a librariis pessime habitam, felici vero casu a Byzantinorum magistellorum emendatrice libidine nam Parisinus liber ipse satis religiose descriptus est e libro minusculis litteris exarato conpendiis referto; sed pleraque mala iam tum contraxerant scriptoris verba, cum ex evanida et corrosa unciali litteratura in minusculam transcriberentur a librario oscitante neque ulla monstra reformidante: quae cum ita sint, patet et recuperari posse genuina et frustra plerumque desudare cui non concessum sit divinitus τὸ περὶ τὰς νοήσεις άδρεπή-Bolov. non solum bene scribendi sed etiam bene emendandi αὐθιγενής κατὰ τὸ πλέον σύστασις. itaque cum diu sit ex quo hunc scriptorem adamaverim, diutius ex quo in gravissimo quoque loco oleum et operam perdiderim, bilem autem mihi moverit ἕπουλα ἕλκη aut mentiri sanitatem aut fucosissimis oblini μαγγανεύμασιν, quae excogitare et admirari saeculum vocatur, haec conscripsi, non quod magni mea aestimaverim, sed ut, modo possim, eorum virorum huic libello inpetrem curam, quos semel eo in manus sumpto pleraque axoreri expedituros esse scio. certe dignior eis est quam Libanius aut Aelianus.

Incipio a vitiis sermonis et soloecismis, nam ne talia quidem in vulgaribus exemplis desunt. an Graecum est νοσεῖν πρὸς τί? restitue igitur 69, 4 ἡ γὰρ φιλοχρηματία περὶ ἣν ἀπλήστως ἤδη νοσοῦμεν. — 65, 6 τὰ ἐκτάδην ἀποψύχεται γὰρ ἄκαιρον μῆκος ἀναχαλώμενα (ultimum recte Valckenarius). praepositionem quae illo γάρ obscuratur εἰς fuisse credidit Ruhnkenius. apices scite se rimari putant qui παρ' scribunt. recte rimare apices habebisque πρός. — 16, 2 de Persis qui apud Herodotum mulieres vocant ἀλγηδόνας ὀφθαλμῶν: οἱ παρ' αὐτῷ ταυτὶ λέγοντες εἰσὶν [οἱ] βάρβαροι καὶ ἐν μέθη. soloecus est articulus, quo deleto duplex excusatio frigidi dicti recte profertur. — 56, 4 de Hyperide dictum erat ἔτι δὲ μυθολογῆσαι κεχυμένος

καὶ ἐν ὑγρῷ πνεύματι διεξοδεῦσαί τι εὐκαμπης ἄκρως. ώσπω άμέλει τὰ μὲν περὶ τὴν Αητώ ποιητικώτατα, τὸν δ' ἐπιτώφιον επιδεικτικώς ώς ουκ οίδ' εί τις άλλος διέθετο. patienter toleratur duplex scabrities διεξοδεῦσαι ἔτι et ποιητικώτερα. -65, 11 Herodotus arguitur orationem humilioribus vocabulis deformasse. καὶ τοῦτο μὲν ἴσως 'ζεσάσης δὲ τῆς θαλάσσης', ώς τὸ 'ζεσάσης' πολύ τὸ ὕψος περισπᾶ, διὰ τὸ κακόστομον : άλλ' 'δ ἄνεμος' φησὶν 'ἐκόπασε' . . . . ἄσεμνον γὰρ τὸ 'ἐκόπασέ ίδιωτικον (ον). balbutire passi sunt scriptorem, qui δια τέ κακόστομον, quae apodosis est, cum praecedentibus iunxerunt, άλλο ἄνεμος scripserunt, ὄν non supplerunt. sed quam procula legitima editionis forma vel nitidissima huius libelli exempla absint satis demonstrant duplex σ duplexque τ, ανθρώπινα et ανθρώ πεια, ὑπερφυῆ et ὑπερφυᾶ promiscue ut quidque Byzantino scribae placuit posita. constitisse sibi scriptorem atque Platonis Demosthenisque etiam in minutiis legisse vestigia consentaneum est, etiam si pro aetatis more ingenioque a scholastica umbra alienissimo et poetica et παρακεκινδυνευμένα admittat, neque a vulgaribus et xouvoic anxie sibi caveat').

Pergam levicula menda supplendo potissimum tollere. 13, 9 κακοὶ δὲ ὄγκοι καὶ ἐπὶ σωμάτων καὶ ⟨ἐπὶ⟩ λόγων οἱ χαῦνοι. — 16, 12 τοιοῦτόν πως καὶ αἱ μεταβολαὶ καὶ ⟨αἱ⟩ ὑπερβολαὶ καὶ τὰ πληθυντικά. — 37, 7 μηδὲν ἔλαττον ⟨ἐπὶ⟩ τῷ μάχη τῷ πρὸς Φίλιππον ἢ ἐπὶ τοῖς κατὰ Μαραθῶνα ... φρονεῖν. nolint haec inproba eruditione captiosisque argutiis defensitare, nam ut librariis circa talia fides nulla est, ita apud hunc similesque scriptores concinnitas ultima ratio est. — 34, 10 ὥσπερ καὶ ⟨οί⟩ Ἐπτὰ ἐπὶ Θήβας. necessarius articulus minime debebat deleta particula item necessaria redimi. — 56, 10 ὅταν δὲ ἐγγίζειν θέλη τῷ ἐπίχαρις εἶναι, τότε ⟨καὶ⟩ πλέον ἀφίσταται.

<sup>1)</sup> Utile foret in ἐχλογὴν ὀνομάτων cum apud hunc scriptorem, tum apud ceteros qui inter Asianos et atticistas interiacent scriptores inquisivisse. nam plebeium quidem sermonem a Iudaeis et Christianis discere licet, eruditum vero cum imitatorum servum pecus nihil doceat, aegre possumus cognoscere. exempli causa ex hoc libro noto ἱστάνω, ἔσταχα, φθάνω neograeco more 42, 8 et plane ut nunc locuntur aut Paulus scribit λοιπόν 57, 17. vix talia altero post Christum saeculo reperiuntur. ceterum λοιπόν illud non memini excitatum esse tamquam testimonium spuriae originis in carmine sanequam languido quod inter Theocritea est vicesimum tertium v. 61.

— 22, 8 οὖχ ὀχληρὸς ἂν ἴσως δόξαιμι ἕν ἔτι τοῦ ποιητοῦ καί ζέκ sive κάκ mavis) των άνθρωπίνων παραθέμενος. — 46, 20 και μέντοι ή περίφρασις ώς ούχ (ξκιστα) ύψηλοποιόν κτέ. — 69, 20 ubi luxuria animis nostris penitus inhaesit, necesse est μηκέτι τοὺς ἀνθρώπους (πρὸς ἄλλ') ἀναβλέπειν. μηδ' ύστεροφημίας είναι τινα λόγον. ὑστεροφημίας praeclara Ruhnkenii Reiskiique ingenia in monstro έτερα φήμης latere viderunt; supplementum certum esset propter Platonis locum Rep. IX 586 πρός δε το άληθες άνω ούτ' άνέβλεψεν, etiam si haec ipsa verba a scriptore 30, 14 non essent adlata. — lacunas cogitatione tantum aut lusu explendas, quamvis numerosae sint, non tangam, removeam potius talem suspicionem ab uno ultimae paginae enuntiato per audacem sane at quae verissima videatur conjecturam. τί enim ex οὐ facio. τί γάρ; ἐπὶ κρίσει μέν τις δεκασθείς ούκ αν έτι ..., ύγιης αν κριτής γένοιτο: ανάγκη γάο τῷ δωροδόκω τὰ οἰκεῖα μόνα (Morus; μέν P. praestatne μόνον?) φαίκεσθαι καλά καὶ δίκαια δπου δ' ήμων ξκάστου τους όλους ήδη βίους δεκασμοί βραβεύουσιν . . . άρα δή . . . . δοχουμεν έτι έλεύθερον τινα χριτήν ... απολελείφθαι; -

Paullo pluris interest interpolationes resecare, maximam partem vetustas. 48, 19 ώς εί τραγικόν προσωπείον [μέγα] παὶδὶ περιθείη νηπίω· πλήν έν μέν ποιήσει καὶ ίζοτορία licitum est etiam leviora amplificare.) haec enim debebant in folio evulso dici, ac primum vocabulum certo recuperatur. — 15, 8 Xenophon vituperatur (cuius verba sive ipse legit sive ab alio accepit corrupta) quod Spartanos dixerit verecundiores τῶν ἐν τοῖς ὀΦθαλμοίς παρθένων. 'Αμφικράτει καί ού Εενοφώντι έπρεπε τάς εν τοῖς ὀφθαλμοῖς ἡμῶν κόρας λέγειν παρθένους [αἰδήμοras]. stultissimum est ultimum vocabulum, nam ipsa dictio vituperatur; proximo demum enuntiato etiam sententia. lepidum est eodem modo interpolatam esse Oratoris Tulliani paragraphum 64, ubi oratio philosophorum casta, verecunda, virgo [incorrupta] quodam modo dicitur. — 55, 9 Hyperides quibus virtutibus Demoέστι γὰρ αὐτοῦ πολυφωνότερος sthenem vincat exponitur. [καὶ πλείους ἀρετὰς ἔχων] καὶ σχεδὸν ὕπακρος ἐν πᾶσιν. debebat πάσαις dici, si glossema genuinum esset. — 31, 4 Pythiam dicit postquam tripodem conscendit αὐτόθεν έγκύμονα της δαιμονίου καθισταμένην δυνάμεως παραυτίκα χρησμφδείν [κατ' ἐπίπνοιαν]. nimirum ἐπιπνεῖσθαι vocabulum proximis

καὶ ἐν ὑγρῷ πνεύματι διεξοδεῦσαί τι εὐκαμπής ἄκρως. ώσπω άμέλει τὰ μὲν περί τὴν Δητώ ποιητικώτατα, τὸν δ' ἐπιτάφιον επιδεικτικώς ώς ούκ οίδ' εί τις άλλος διέθετο. patienter toleratur duplex scabrities διεξοδεῦσαι ἔτι et ποιητικώτερα. -65, 11 Herodotus arguitur orationem humilioribus vocabulis deformasse. καὶ τοῦτο μὲν ἴσως 'ζεσάσης δὲ τῆς θαλάσσης', ώς τὸ 'ζεσάσης' πολύ τὸ ὕψος περισπᾶ, διὰ τὸ κακόστομον άλλ' 'δ΄ ἄνεμος' φησὶν 'ἐκόπασε' . . . . ἄσεμνον γὰφ τὸ 'ἐκόπασε' ἰδιωτικόν (ὄν). balbutire passi sunt scriptorem, qui διὰ τὸ κακόστομον, quae apodosis est, cum praecedentibus iunxerunt, άλλο ἄνεμος scripserunt, ὄν non supplerunt. sed quam procula legitima editionis forma vel nitidissima huius libelli exempla absint, satis demonstrant duplex σ duplexque τ, ανθρώπινα et ανθρώπεια, ὑπερφυῆ et ὑπερφυᾶ promiscue ut quidque Byzantino scribae placuit posita. constitisse sibi scriptorem atque Platonis Demosthenisque etiam in minutiis legisse vestigia consentaneum est, etiam si pro aetatis more ingenioque a scholastica umbra alienissimo et poetica et παρακεκινδυνευμένα admittat, neque a vulgaribus et xouvoic anxie sibi caveat1).

Pergam levicula menda supplendo potissimum tollere. 13, 9 κακοὶ δὲ ὄγκοι καὶ ἐπὶ σωμάτων καὶ ⟨ἐπὶ⟩ λόγων οἱ χαῦνοι. — 16, 12 τοιοῦτόν πως καὶ αἱ μεταβολαὶ καὶ ⟨αἱ⟩ ὑπερβολαὶ καὶ τὰ πληθυντικά. — 37, 7 μηδὲν ἔλαττον ⟨ἐπὶ⟩ τῷ μάχη τῷ πρὸς Φίλιππον ἢ ἐπὶ τοῖς κατὰ Μαραθῶνα . . . φρονεῖν. nolint haec inproba eruditione captiosisque argutiis defensitare, nam ut librariis circa talia fides nulla est, ita apud hunc similesque scriptores concinnitas ultima ratio est. — 34, 10 ῶσπερ καὶ ⟨οἱ⟩ Ἐπτὰ ἐπὶ Θήβας. necessarius articulus minime debebat deleta particula item necessaria redimi. — 56, 10 ὅταν δὲ ἐγγίζειν θέλη τῷ ἐπίχαρις εἶναι, τότε ⟨καὶ⟩ πλέον ἀφίσταται.

<sup>1)</sup> Utile foret in ἐκλογὴν ὀνομάτων cum apud hunc scriptorem, tum apud ceteros qui inter Asianos et atticistas interiacent scriptores inquisivisse. nam plebeium quidem sermonem a Iudaeis et Christianis discere licet, eruditum vero cum imitatorum servum pecus nihil doceat, aegre possumus cognoscere. exempli causa ex hoc libro noto ἱστάνω, ἔστακα, φθάνω neograeco more 42, 8 et plane ut nunc locuntur aut Paulus scribit λοιπόν 57, 17. vix talia altero post Christum saeculo reperiuntur. ceterum λοιπόν illud non memini excitatum esse tamquam testimonium spuriae originis in carmine sanequam languido quod inter Theocritea est vicesimum tertium v. 61.

— 22, 8 οὐκ ὀχληρὸς ἂν ἴσως δόξαιμι ἕν ἔτι τοῦ ποιητοῦ καί ζέκ sive κάκ mavis) των άνθρωπίνων παραθέμενος. — 46, 20 καὶ μέντοι ή περίφρασις ώς οὐχ (βκιστα) ὑψηλοποιόν жтё. — 69, 20 ubi luxuria animis nostris penitus inhaesit, necesse est μηκέτι τους ανθρώπους (προς άλλ') αναβλέπειν. μηδ' ύστεροφημίας είναι τινα λόγον. ύστεροφημίας praeclara Ruhnkenii Reiskiique ingenia in monstro έτερα φήμης latere viderunt; supplementum certum esset propter Platonis locum Rep. IX 586 πρὸς δὲ τὸ ἀληθὲς ἄνω οὖτ' ἀνέβλεψεν, etiam si haec ipsa verba a scriptore 30, 14 non essent adlata. — lacunas cogitatione tantum aut lusu explendas, quamvis numerosae sint, non tangam, removeam potius talem suspicionem ab uno ultimae paginae enuntiato per audacem sane at quae verissima videatur coniecturam. τί enim ex οὐ facio. τί γάρ; ἐπὶ κρίσει μέν τις δεκασθείς οὐκ αν ἔτι ..., ὑγιὴς αν κριτὴς γένοιτο: ἀνάγκη γάο τῷ δωροδόκφ τὰ οἰκεῖα μόνα (Morus; μεν P. praestatne μόνον?) φαίνεσθαι καλά καὶ δίκαια. ὅπου δ' ἡμῶν ξκάστου τους όλους ήδη βίους δεκασμοί βραβεύουσιν ... άρα δή .... δοκούμεν έτι έλεύθερον τινα κριτήν . . . απολελείφθαι; -

Paullo pluris interest interpolationes resecare, maximam partem vetustas. 48, 19 ώς εί τραγικόν προσωπείον [μέγα] παὶδὶ περιθείη νηπίω· πλην έν μεν ποιήσει καὶ ίζστορία licitum est etiam leviora amplificare.) haec enim debebant in folio evulso dici, ac primum vocabulum certo recuperatur. - 15, 8 Xenophon vituperatur (cuius verba sive ipse legit sive ab alio accepit corrupta) quod Spartanos dixerit verecundiores τῶν ἐν τοῖς ὀφθαλμοίς παρθένων. 'Αμφικράτει καὶ οὐ Ξενοφωντι ἔπρεπε τὰς έν τοῖς ὀφθαλμοῖς ἡμῶν κόρας λέγειν παρθένους [αἰδήμονας]. stultissimum est ultimum vocabulum, nam ipsa dictio vituperatur; proximo demum enuntiato etiam sententia. lepidum est eodem modo interpolatam esse Oratoris Tulliani paragraphum 64, ubi oratio philosophorum casta, verecunda, virgo [incorrupta] quodam modo dicitur. - 55, 9 Hyperides quibus virtutibus Demosthenem vincat exponitur. ἔστι γὰρ αὐτοῦ πολυφωνότερος [καὶ πλείους ἀρετὰς ἔχων] καὶ σχεδὸν ὕπακρος ἐν πᾶσιν. debebat πάσαις dici, si glossema genuinum esset. — 31, 4 Pythiam dicit postquam tripodem conscendit αὐτόθεν ἐγκύμονα τῆς δαιμονίου καθισταμένην δυνάμεως παραυτίκα χρησμωδεῖν [κατ' ἐπίπνοιαν]. nimirum ἐπιπνεῖσθαι vocabulum proximis

versibus sequitur. — 57, 17 (ubi post exque vòr vocabula aθρωπον, άλλ' ώς είς μεγάλην τινά πανήγυριν είς τον, i. c. Spengeliani exempli p. 285 v. 23 apud Iahnium intercidit.) praeter glossema nihil vituperandum est in verbis ή φύσις εδ ταπεινόν ήμας ζώον ουδ' άγεννες έκρινε [τὸν ἄνθρωπον]. - in disputatione quae de nobilissimo Demosthenis in Ctesiphontea instituitur iure iurando haec sunt 36, 19 malverat δι' ένδς [τοῦ δμοτικοῦ] σχήματος, δπερ ενθάδε άποστροφην έγω καλώ κτέ. et infra 37, 23 απόδειξίς έστι τόδ μηδέν ήμαςτηπέναι, παράδειγμα, [δρχων] πίστις, έγπώμιση, προτροπή. Caecilius, cuius de figuris libro hic scriptor, Quintilianus, Alexander sua debent tantum non omnia, ius iurandum figuram esse ignorabat; callebant sequiores duce Hermogene II 442 Sp. hanc sapientiam. ceterum scitu non indignum est vel hunc scriptorem indulsisse inpudentissimo conpilandi mori, qui sensim in saecula gliscens totam antiquitatis corrupit memoriam. postquam enim commemoravit non defuisse qui magnificentissimum Demosthenis locum ex Eupolidis quibusdam versiculis repeterent, vanissimum commentum (Caecilii procul dubio) ita refutatum it, ut minoris momenti illud apud Eupolin esse dicat; quippe ad Athenienses etiam tum felices et victores Eupolin loqui, neque vires quasi divina numina iurare sed facinus eorum. nimirum neque noverat Demos neque operae pretium iudicabat evolvere. ibi ipse Miltiades ex orco suscitatus ut civitati per novos oratores stultos adulescentalos pessum datae subveniret ita ut non possit sublimius exclamavit &112 οὖ μὰ τὴν Μαραθῶνι, τὴν ἐμὴν μάχην χαίρων τις αὐτῶν τοὐμὸν ἀλγυνεῖ κέαρ. quod autem Eupolis ipse formam orationis ab Euripide mutuatus erat, Caecilius quoque ignoraverat. in ipsis Demosthenis verbis, ubi scribitur 36, 18 ovr huceryse, a sòr ύπερ της των Έλληνων έλευθερίας άγωνα άράμενοι, ω άνδφες A Invalor vel sine Demosthenis codicibus esset restituendum. libenter autem adgnoscet Usenerus exemplum conpendii & de quo doctissime egit in Fleckeiseni annalibus CVII 158. - Homeri ueγαλοφουσύνη ut demonstretur ex Iliade exempla adferuntur conpluria. ad Odysseam autem transitus sit his verbis 22, 20 alla γάρ Όμηρος μεν ενθάδε ούριος συνεμπνεί τοις άγωσι .... δείκνυσι δ' όμως διὰ τῆς 'Οδυσσείας (καὶ γάρ τάθτα πολλών ένεκα προσεπιθεωρητέον) ότι μεγάλης φύσεως ύποφερομένης ήδη ίδιόν έστιν έν γήραι τὸ φιλόμυθον. in his ένθάδε cum

ad praecedentia (locum ex Patroclea) et debeat referri nec tamen sine magna absurditate referri possit, non nimis audaci mutatione restituendum arbitror ἐν Ἰλιάδι. agitur autem per totam hanc libelli particulam de discrimine quod inter divina carmina intercedat, sequiturque pulcherrimum illud de Odyssea post Iliadem scripta 23, 1 ἀτὰρ δὴ κὰκ τοῦ λείψανα τῶν ἰλιακῶν παθημάτων διὰ τῆς ᾿Οδυσσείας ὡς ἐπεισόδια [τινὰ τοῦ τρωίκοῦ πολέμου] προσεκτεισφέρειν, καὶ νὴ Δἰ ἐκ τοῦ τὰς ὀλοφύρσεις καὶ τοὺς εκκους ὡς κάλαι που προεγνωσμένους τοῖς ἥρωσιν ἐνταῦθα προσαποδιδόναι. οὐ γὰρ ἄλλ ἢ τῆς Ἰλιάδος ἐπίλογός ἐστιν [ἡ ᾿Οδύσσεια]

ένθα μεν Αΐας πείται άρήιος, ένθα δ' Αχιλλεύς πτέ. ptius glossema facile deprehenditur, alterum vero toti sententiae pernicissiosimum est. nam uti absurdum est Odysseam Iliadis epilogum dicere, ita de Telemachea dictum rectissime se habet; redarguunt ineptias verba quae praecedunt bis conposita. in proximis difficile dictu est, cur Iahnius optimum vocabulum πνεύματος v. 11 reciderit, facillime contra v. 15 volg Lianolg exelvolg παθήμασιν (ποιήμασιν P.) ex superiore loco restituitur. num autem dici post aestus recessum circa proprios fines aestuare intellegimus, etiamsi ad emendandum illud ἐρημουμένου corum quos supra inploravi ἡρώων opus est auxilio, Hauptius enim cum alibi per hunc libellum tum hoc loco longe a vero aberravit. atque aut fallor aut cum voluptate animadvertetur et ex hac conparatione et e simillimo loco 58, 7 consequi, eum qui de sublimitate orationis disputavit eandem sublimitatem etiam in naturae suspexisse operibus, ipsumque visum isse Gallicum Rhenum et horribile aequor. quamquam refertos esse illa aetate conscriptos libros tali naturae admiratione non nesciunt nisi qui eos non legerint. verum emblemate proximum laborat enuntiatum. apud Homerum enim quamvis senem φαίνονται τοῦ μεγέθους άμπώτιδες κάν τοῖς άπίστος καὶ μυθώσεσι πλάνος. corrigunt πλάνοις sententiamque corrumpunt. tota enim Odyssea, non errores tantum Ulixis, utpote senis opus, fabulosa est, secunturque ex omnibus eius partibus exempla; nedum premam prudentem scriptorem ἀπολόγοις potius quam alávois fuisse dicturum. contra abiecto vocabulo otioso et ipsa forma alienam manifestante originem omnia egregie concinunt. quid multa? lectoris nota est indignabundi, qui haec omnia nugas meras esse margini adscripsit, atque idem ille lector scriptori infensus, cum apud Homerum  $\pi\alpha\nu\imath\acute{\alpha}\pi\alpha\sigma\iota\nu$   $\acute{\alpha}\vartheta s\alpha$  audivi inveniri,  $\acute{\alpha}\lambda\lambda\omega\varsigma$  exclamat 21, 4, et 32, 8 ubi praecipitur ut in scribendo iudices librorum nostrorum Homerum aut Demosthenem fore nobis fingamus,  $\pi\epsilon\pi\alpha\imath\chi\vartheta\alpha\iota$  haec sibi videri adnotavit. utrobique inania vocabula ab aliis deleta sunt, temerene an perspecta interpolationis causa, nescio.

Pagina 32 post ea quae modo adumbravi verba (iam enim ad locos apicibus litterarum leviter mutatis sanandos me converto) in hunc fere modum scriptor pergit. quodsi fortasse aliquis timest, μή του ίδιου βίου και χρόνου φθέγξαιτό τι υπερήμερον, βετί non potest quin is plane pusilla tantum praestet, nulla posteritatis ratione habita. ὑπερήμερος is apud Athenienses dicitur qui nomen alicuius defert praeterlapso tempore causae agendae fixo. cum autem terminus ipse addi soleat per genetivum, figurate dicitur ὑπερήμερος γάμου qui tempus matrimonio aptum praetermisit, ὑπερήμερος ζωῆς qui vitae humanae terminos excessit: ὑπερήμερον τοῦ ἰδίου βίου igitur id est quod aetatem sibi concessam transgressum est. atqui consentaneum est, hoc nullo modo in locum supra scriptum convenire, cum blog ideos intellegendus sit ipsius illius qui timet, timeat autem ille ne quid proferat saeculo suo parum conveniens, Asiani generis vel certe xourig defensor. quae cum ita sint nec traditam lectionem ferri posse atque hercle multo minus Toupii Weiskiique commenta consequitur. num mihi soli aptum verumque videtur ὑπερηρμένον, ut isti metuere dicantur ne nimis grande dicendi genus Demosthenis imitatione existat? consimili vitio in Dionysii scriptis rhetoricis continuo διηρημένος traditum est, ubi denquéros aut correctum est aut corrigendum. - 42, 19 πολλάκις γὰρ τὸν νοῦν . . . ἀνακρεμάσας καὶ μεταξύ πως (ώς Ρ.) είς άλλόφυλον και άπεοικυῖαν τάξιν άλλ' έπ' ἄλλοις διὰ μέσου χαὶ ἔξωθέν ποθεν ἐπεισχυχλῶν χτέ. evanuit ita hiatus, evanescuntque similiter conplures: tamen nego Plutarcheas regulas ab hoc scriptore observatas esse, neque quidquam profecit H. de Rohden; in Onasandro vero (ita enim vocabatur teste codice Mediceo philosophus de re militari deblaterans) verum vidit, quod confirmare possum conlatis inutilis libelli codicibus. — 43, 7 προσπίπτει τὰ πληθυντικὰ μεγαλοροημονέστερα καὶ αὐτῷ δοξοκοποῦντα τῷ ὄχλφ τοῦ ἀριθμοῦ. quisquis hoc legeris in ipso legendo te ὄγκφ emendaturum esse spero; άριθμοῦ ὄγκον multi dixerunt et iam Plato Leg. V 737°. neque

diutius cunctatus 68, 2 θρέψαι τε γάρ, φασίν, ίκαν η τὰ φρονήματα των μεγαλοφυων ή έλευθερία scribes; μεγαλοφρόνων P. --caput undecimum ab his verbis incipit 28, 13 σύνεδρός έστι ταῖς προεκκειμέναις άρετη καὶ (hoc si abesset coniectura supplerem; vulgo e coniectura deletur.) ην καλούσιν αύξησιν, όταν .... έτερα έτέροις ξπεισχυκλούμενα μεγέθη συνεχώς ξπεισάγηται κατ' ξπί-Baser. ultimi vocabuli ineptias recte persequi arduum est, proclive autem emendare xar' êxiragir. quo vocabulo apud Plutarchum quoque frequente scriptor iterum utitur ubi de hyperbole agit 61, 12. κατ' ἐπίτασιν similiter positum inveni in libello sanequam memoralili Duabus viis apud Hilgenfeldium nov. test. extr. can. IV 98, 10. θυμός γάρ καὶ ήδονή πονηρά ἐπὶ πολύ, παραμένοντα κατ' ἐπίτασιν δαιμόνια γίνεται (i. e. ira ac voluptas mala plerumque sunt, cum crescente robore nobis inhaeserint diaboli flunt). xai όταν επιτρέψη (επιστρέψη codd.) αὐτοῖς ὁ ἄνθρωπος, οἰδαίνουσιν εν τη ψυχη αὐτοῦ καὶ γίνονται μείζυνες καὶ ἐπάγουσιν (ἀπάγ. codd.) αὐτὸν εἰς ἔργα ἄδικα καὶ ἐπιγελῶσιν αὐτῷ ἡδόμενοι (ήδονται codd.) ἐπὶ τῆ ἀπωλεία τῶν ἀνθρώπων. vere pulchrum locum descripsi integrum ut et cum ultimo libelli περί vwovs capite conpararetur et simul, quid arti nostrae in isto litterarum genere praestandum restaret, intellegeretur'). - 46, 9

<sup>1)</sup> Abstinere non possum quominus gaudii quod ex Hilgenfeldiano libro ceperim testimonia promam emendationes aliquot. subsistam vero in Duabus Viis licet pleraque istorum opusculorum acque sint depravata. 96, 17 εἰδότες δτι λόγον υφέξομεν περί των διατεταγμένων, είς ένος (είς ένος codd. melior scriptor άλλήλων dixisset) πρόσωπον μη λάβωμεν. — 97, 8 οὐ φονεύσεις τέχνον έν σπορά οὐδε γεννηθέν ἀποχτενείς (φθορά οὐ . . γεννηθέν ἀποπτείνεις Vind. σὐθέ iam Lagardius). — 98, 2 ex quo loco didici duplicem esse diabolum, masculinum et femininum, ἔστι γὰς δηλυχὸν δαιμόνιον ή έπιθυμία (της έπιθυμίας codd.) και ό μεν (θυμός) μετ' όργης, η δε (δ δε codd.) μεθ' ήδονης απόλλυσι τους αποδεχομένους αὐτά. — 98, 20 lacobus paganas futuri quaerendi superstitiones interdicit (ubi notanda sunt poetica vocabula οἰωνοσχήπος et ἐπαοιδός ex ariolorum oracula canentium ore desumpta) μηδέ θέλε αὐτὰ ἰδεῖν (εἰδέναι codd.) μηθε ἀχούεω. — 99, 19 ubi Thomas clericis divinos honores reddi iuhet, έπιζητήσεις (έκζ. codd.) το πρόσωπον αὐτοῦ καθ' ἡμέραν καὶ τοὺς λοιπους άγίους (hoc cum epitoma Ottoboniana, om. Vind.) ίνα έπαναπαυδής (sie cum Ottob.) τοις λόγοις αὐτῶν πολλώμενος, ὡς [ἄγιος del. est enim άγίους ex proximo versu in hunc delapsum] πας' άγίοις (γὰς άγ. cod.) άγιασθήση. -- 100, 9 οὐ γὰρ ἰσχύει πλοῦτος παρὰ θεοῦ, οὐδὲ ἀξία προπρίνει, οὐθὲ κάλλος ωὐφελεῖ (οὐ γὰρ ἀξίας Vind. cf. 96, 4). — 104, 20 Cephas

Demosthenes cum in eodem enuntiato ex tertia in secundam personam subito transisset videreturque paene constructione exciden δμως διὰ τοῦ πάθους πολύ πλέον ἐπέστρεψεν. explicationes huius absurditatis apud commentatores legantur; incorrupto indicio Demosthenes non multo magis convertisse sed multo magis fulgurasse videbitur: ἀπήστραψεν. idem vocabulum, quod ceteroquin fulgendi potius quam fulgurandi habet notionem, codem mede translatum item de Demosthene legitur 29, 21. - 49, 13. nasi δὲ πλήθους καὶ (τόλμης, recte, quod miraberis, hoc addidit Kayserus. > μεταφορών ὁ μέν Καικίλιος ξοικε συγκατατίθεσθα τοῖς δύο ή τὸ πλεῖστον τρεῖς ἐπὶ ταὐτοῦ νομοθετοῦσι τάττεσθαι δ δε (γάρ Ρ.) Δημοσθένης δρος και των τοιούτων. ό της χρείας γάρ (δέ P.) καιρός interdum multo plures metaphorus adhiberi inbet. secuntur exempla Demosthenia. — 48, 24. zavsy καὶ τὸ τοῦ Θεοπόμπου καὶ τὸν ἐπήνετον διὰ τὸ ἀνάλογον ἐμοίγε σημαντικώτατα ἔχειν δοκεῖ. monstra illa quomodo adhuc temptata sint nihil adtinet quaerere, cum veri vestigia non penitus interierint: scribendum enim κεκαινοτομημένον. haud dissimiliter peccatum est in parenthyrsi definitione 14, 1 gove de nasάκαιρον κείμενον (καὶ κενὸν Ρ.) ἔνθα μὴ δεῖ πάθους, ἢ ἄμετρον ένθα μετρίου δεί. sed quae de idiotismo, cuius Theopompeum illud ἀναγκοφαγῆσαι ιὰ πράγματα exemplum est, dicuntur, paullo infra iterum medicina egent. idiotismus enim 49, 5 kmiγινώσκεται αὐτόθεν έκ τοῦ κοινοῦ βίου τὸ δὲ σύνηθες ήδη πιστότερον. noli ήδη illud ex attici sermonis difficili imitatione defendere: 59, 3 ή χρησις των τρόπων .... προάγωγον ἀεὶ πρὸς τὸ ἄμετρον; 54, 9 πάντα τὰ άνθρώπινα ἀπὸ τοῦ χείρονος ἀεὶ μᾶλλον ἐπιγινώσκεται; 58, 15 θαυμαστὸν δ' δμως ἀεὶ τὸ παράδοξον. inutile est ex larga penu plura pro-

mulieres non stantes adorare iubet ἀλλ' ἐπὶ (ἀπὸ Vind.) τῆς γῆς καθεζομένας; addit Iacobus, διακονίαν mulierum eam esse ἴνα ἐπισχήσωσι ταῖς ἐνθεομέναις (ἐπισχόσωσι Vind. ridicule. cf. 102, 3). finem faciam in bellissimo Mariae dicto. cum enim lohannes sanctissimum collegium monuisset, Christum ubi diceret τοῦτο ἔστι τὸ σῶμά μου καὶ τὸ αἶμά (μου) mulieres ab apostolis segregasse, Martha διὰ Μαριάμ, inquit, ὅτι εἰδιν αὐτὴν μειδιώσαν. cui Maria οὐχ ὅτι (οὐκέτι Vind.) ἐγέλασα προέλεγε γὰρ ἡμῖν, ὅτε ἐδιδασκεν, ὅτι τὸ ἀσθενὲς διὰ τοῦ ἰσχυροῦ σωθήσεται. wellem haec in canonem fuissent recepta: digna enim est materia pictore Andrea sartoris filio.

mere: non igitur in aci mutandum est. — denique in praeclaro illo ultimo capite ζήτημα est propositum 67, 23 cur ύψηλαὶ λίων και ύπερμεγέθεις ούκέτι γεννώνται φύσεις. nam ita id quod codex praebet ylvoyrai esse corrigendum ex tetius loci conexu facile conligitur, secuntur difficiliera τοσαύτη λόγων χοσμική τις ἐπέχει τὸν βίον ἀφορία. facile quidem discutitur dubitatio quae de rougéry cum adjectivo copulato possit oriri. gemellum enim exemplum έν τοσαύτη λοιμική του βίου διαφθορά 70. 8 extat, sed loywr illud inde a magno Hemsterhusio frustra corrigitur. ego quoque cum nihil saperem, succurrit mihi Robertus meus, quocum bunc libellum primum accurate pertractari, sanoque iudicio et ipsam hic appellandam esse sublimitatem peque ullo negotio restitui vidit τοσαύτη μεγάλων κοσμική τις ἐπέχει τὸν βίον ἀφορία<sup>1</sup>). ceterum recens a lectione huius capitis cum alia in Taciti dialogo rectius quam vulgo fit intelleges tum quae Messalla dicit cap. 28 quis enim ignorat, eloquentiam et ceteras artes descivisse ab illa vetere gloria non inopia hominum i. e. φύσεων ἀφρρία. — causam corruptae eloquentiae mores corruptos dieit sincera ac pudica animi commotione scriptor prae Stoicorum naeniis satiricorumque sordibus admiratione dignus; stiam servitutis causam mores dicit. concludit autem hanc disputationem enuntiatum quod sicut in codice scriptum est ne indellegi quidem potest 70, 14 άλως δε δαπανών έφην είναι τών νύν γεννωμένων φύσεων την δαθυμίαν ή πλην δλίγων πάντες έγκατα-BLOULEY. virorum doctorum indoctorumque conamina ut plerumque ea vidimus, indigna sunt commemoratione. sollerter cogitanti adparebit deesse id quod animi levitas generi adolescenti sit, sive sociam dici tibi fingis sive nutricem sive potius (gravi enim vocabulo

<sup>1)</sup> Alienae emendationis commemorationem propria redimam plane simili. Callimachi facetissimum est carmen 47 Mein.

την Αλίην Βύθημος, ἀφ' ής ἄλα λιτον επέσθων χειμώνας μεγάλους έξέφυγεν θανέων, θήπε θεοίς Σαμόθοφξι λέγων ὅτι τήνθε πατ' εὐχήν, ω μεγάλοι, σωθείς ἐξ άλος ωδ' ξθετο.

versu quarto & λαοί est in codice Palatino. sed ineptissime sermo ad nescio quam plebem se convertit: adloquendi erant dei quibus salinum consecratur, i. e. Dei Magni, Cabiri. ceterum conferri debebat Tiresias Ulixi mortem εξ άλος vaticinans, quod ζήτημα celeberrimum erat; nesciuntque plerique hinc pendere Catulli iocum carm. 26.

ut in ipso disputationis fine opus est) id quod non nimis obscuratum est a librariis τέλος δ' άπασῶν ἔφην εἶναι τῶν τῶν γεννωμένων φύσεων τὴν ὁαθυμίαν. convenit hic quoque scriptori elegantissimo cum Platone suo qui similiter locutus est cum alibi tum in symposio 181° τὸ τῶν παίδων τέλος ἄδηλον οἶ τελευτῷ κακίας καὶ ἀφετῆς.

Libellum tantilla parte emendatiorem redditum antequam de manibus deponam, de poetarum locis aliquot ab eo respectis pauca dicam, non quo verba ipsa corrigam; (nisi quod in Aristeae fragmento 27, 9 cum ἀναβαλλομένοισι aut nullam praebeat sententiam aut admodum fatuam, ultimos versus haud absurde mihi videor ita scribere

η που πολλά θεοίσι φίλας ἀνά χείρας ἔχοντες εὔχονται σπλάγχνοισι κακῶς ἀναπαλλομένοισιν. heu, quotiens miseri tendunt ad sidera dextras, viscera subsiliunt quotiens quassata timore.)

sed non numquam parum intellectum est quid scriptor voluerit. veluti Euripidis bis memor fuit Iahnius intempestive, cum 62, 4 ubi consensus duarum vocularum prorsus est fortuitus, tum 37, 25. quod enim Tiresias mulieres a Baccho corrumpi negat, xaì yào έν βαχχεύμασιν οὖσ' ή γε σώφρων οὐ διαφθαρήσεται, id nihil habet commune cum eis quae de Demosthene dicuntur, dedágnwr ύτι κάν βακχεύμασι νήφειν άναγκαζον. ne id quidem confirmaverim, recte a lahnio adgnitos esse tragicos numeros; quamquam dici sane poterat a tragico κάν βακχεύμασιν νήφειν ἀνάγκη. contra comicus versiculus apertus est 13, 10 ouder yaq, quoi, ξηρότερον ύδρωπικοῦ. de Sapphus carmine quae intellexisse mihi videor maturiori reposui recolenda iudicio. at Archilocho non solum 28, 6 iniuria infertur, ubi naufragii magnifice descripti memoriam ad iambicos aliquos versiculos Iahnius rettulit, respicitur autem nobilis ad Periclem elegia. sed hoc recte iam perspexit Bergkius. maioris momenti sunt quae capite tricesimo tertio de eo proferuntur, integerrima in codice, miserrime lacerata in editionibus. nimirum ab hodierna mirifice abhorrent aesthetica. ego libenter confiteor inpense me laetari ubi video eam quae per enchiridia regnat litterarum Graecarum historiam παρανοίας άλωναι, cui salus non parata est, nisi prae veterum grammaticorum qui suae gentis poetas legerunt doctrina seri ac barbari saeculi commenta consuta ex nugacissimi cuiusque scriptoris deliramentis nebulosisque recentis philosophiae placitis valere inhentur. sed licet abiciendi essent veteres doctores, ut nos scilicet fumum daremus ex fulgore, num ideo testimonia eorum corrigere licet donec nobiscum congruant? ergo illi cum lyricen qualis hodie docetur tripertitae poeseos genus ignorarent, elegiam atque μέλη eiusdem generis species dicere non poterant; contra iambus atque elegia utrumque recitationi non cantui scriptum carmen ab eisdem poetis simul excultum eisdem conprehendebatur terminis. itaque Archifochus, licet paucissima scripserit elegiacis numeris, princeps dicitur elegiae. idyllia, rusticae vitae imagunculas, ne poterant quidem novisse, quoniam Graeci sermonis non adeo fuerunt inperiti; rati autem ἐποποιίαν positam esse in ἐπῶν ποιία Theocritum eiusdem generis poetam dicebant atque Homerum. nos Hecalen ἔπος dicimus, Θαλύσια idyllium secernimusque quam maxime cognata. sed temere me digredi sentio; nec deerunt qui et intellegant et probent quae inde a 54, 8 a scriptore disputantur; conparat enim cum poetis mediocri aequabilitate commendatis summos poetas, quamvis non omnino sibi constantes, ex quibus Homeri mentio modo facta est. nimirum. in epica poesi nulli obnoxia sunt reprehensioni argonautica Apollonii, Theocritusque in bucolicis praeter pauca extrinsecus inlata (quorum exempla ex scholiis repetere licet) felicissimus. malis igitur Homerusne fieri an Apollonius? quid porro? estne Eratosthenes propter Erigonam (quod parvum monimentum undique est absolutum) maior Archilocho lutulenter saepe fluente atque exuberante illo numinis divini aestu, quem regulis coercere haud proclive est? seguitur in μέλεσιν Bacchylides Pindaro, in tragoedia Ion Sophocli similiter oppositus (Sophocles ἀτυχέστατα interdum πίπτειν dicitur. quod ne verum sit, corrigitur donec Longino scholasticum iudicium

<sup>1)</sup> Similis error iam ab antiquis commissus interpretibus maiores turbas apud Platonem paravit. qui cum Phaedon. 65' scripsit οἱ ποιηταὶ ἡμῖν ἀεὶ θονλοῦσιν ὅτι 'οῦτ' ἀκούομεν ἀκριβὲς οὐσὲν οῦτε ὁρῶμεν [οἱ βροτοί' fingas additum esse] tragicum versiculum suae orationi inseruit. at dicitur respexisse ad νοῦς ὁρᾶ καὶ νοῦς ἀκούει τᾶλλα κωφὰ καὶ τυφλά. qui versiculus Epicharmi saepissime laudatur inde a problematis Aristoteliis. atque bellus est, sed Epicharmi eum adhuc dici tam immane est ut ex credita Platonis auctoritate vix excusetur. est autem Epicharmi eius quem Ennius vertit. quem librum ante bellum Peloponnesiacum Megarensi comico suppositum esse ac statim diripi coeptum facile potest probari.

possit exprobrari). ἐκβολὴ illa δαιμονίου πνεύματος ut intellegatur, cf. de ἐκβολή vocabulo 45, 11 et Aphthon. prog. II 35 Sp. ad πνεῦμα inlustrandum multa suppetunt, libenter autem utor verbis unius τῶν ἰσοθέων quamvis multo usu tritis ποιητής ἄσσα μὲν ᾶν γράψη μετ' ἐνθουσιασμοῦ καὶ ἱεροῦ πνεύματος καλὰ κάρτα ἐστίν.

Berolini a. d. VI. Id. Aug.

U. DE WILAMOWITZ-MOELLENDORFF.

## DES PSEYDO-LYSIAS ΚΑΤΗΓΟΡΙΑ ΠΡΟΣ ΤΟΥΣ ΣΥΝΟΥΣΙΑΣΤΑΣ ΚΑΚΟΛΟΓΙΩΝ.

Das Elaborat, welches unter den Lysianischen Reden an hter Stelle auf uns gekommen ist, hat von je her der Erklärung unnigsache Schwierigkeiten geboten. Man hat sie theils durch inderungen des überlieferten Textes theils durch mehr oder nder gewagte Hypothesen über den Ursprung und die Natur s Schriftstücks zu beseitigen oder zu erklären gesucht. zte Versuch ist von Th. Gleiniger im Hermes IX S, 150-181 macht. Er kommt, namentlich durch die scheinbare Lückenftigkeit des Gedankenzusammenhanges an einer Reihe von Stellen wogen, zu dem Ergebniss, es liege uns in jenem Schriftstück ir die spätere Ueberarbeitung einer älteren, wahrscheinlich von sias verfassten Originalrede vor. Ich kann dieses Auskunftsittel nicht billigen; auch ich glaube, dass mit solchen Annahmen hr viel Unbeil gestiftet, aber noch keine Schwierigkeit gehoben orden ist'); um so bereitwilliger aber gestehe ich zu, dass durch e genannte Abhandlung das Unzureichende der bisherigen Verche dargethan und namentlich die Nothwendigkeit einer erneuten arlegung des Gedankenzusammenhanges der ganzen Rede heraus-Ich hoffe, auf Grund einer Erklärung der Rede rein s sich selbst heraus die obschwebenden Schwierigkeiten beseitigen id damit das Problem seiner Lösung zuführen zu können.

Das πρῶτον ψεῦδος Gleinigers ist die nicht aus einer Erarung der Rede geslossene, sondern von außen herangetragene hauptung, der Verein, dem der Sprecher angehört, sei ein ανος. Es ist in Wirklichkeit, wie man schon früher gesehen

<sup>1)</sup> Vgl. Hermes IX S. 336 Anm. 1.

hat 1), ein Verein junger Leute zum Zweck geselliger Unterhaltung. Ich folgere dies aus einer ganzen Reihe von Stellen, an denen der gegenseitige Verkehr als einziger oder wenigstens als Hauptzweck desselben hingestellt ist. Es heisst § 6: χρην γὰρ ὑμᾶς η μη κακώς λέγειν η μη ξυνείναι, και ταύτα φανερώς ἀπειπόντας δμιλίαν. Danach brauchten die Genossen dem Sprecher nur die δμιλία d. h. eben den Verkehr aufzukundigen, um ihn los zu sein. Für einen Unterstützungsverein ist ein solches Verfahren undenkbar; hier war die δμιλία zum mindesten Nebensache und sicherlich konnte kein Mitglied durch die einfache Aufkündigung des Verkehrs von Seiten der übrigen ausgestoßen werden. Nach § 5: "βία γὰρ υμίν ἐφάσκετέ με ξυνείναι καὶ διαλέγεσ θαι " beklagten sich die Genössen darüber, dass der Sprecher sich ihnen aufdrängte, dass sie nur widerwillig mit ihn verkehrten und mit ihm sprächen. Auch daraus ist zu schließen, dass das Zusammensein der Mitglieder und die gegenseitige Unterhaltung das Wesen des Vereins ausmachte. Die Bedeutung von χρησθαι in dem Schlusssatze § 20: τοὺς μέν γὰρ χρωμένους ύμΙν κακώς και λέγετε και ποιείτε, τών δε μή χρωμένων ... brauche ich nicht zu urgiren; der Wortlaut der Austrittserklärung in § 18: "Έγω τοίνυν έχων ύμιν έξίσταμαι της φιλίας" beweist für sich allein zur Genüge, dass der Verein ein bloßer Freundschaftsbund war, der nicht durch irgend ein geschäftliches Band zusammengehalten wurde. Die Aeusserung des Sprechers in § 3, er habe nie einem der Genossen eine Bitte abgeschlagen, kann für eine anders geartete Natur des Vereins ebenso wenig etwas beweisen, wie die Erklärung in § 18, es sei wohl billig gewesen, dass ihn die Genossen vor Gericht unterstützt hätten. Dass sie dazu nicht etwa statutarisch verpflichtet waren, geht einfach daraus hervor, dass sie in Wirklichkeit das Gegentheil thaten; & ist ein Freundschaftsdienst, den der Sprecher von ihnen erwartet. Einen einzelnen Zug aus dem Vereinsleben bietet § 5, wo auf eine gemeinschaftliche Excursion nach Eleusis Bezug genommen wird; danach kann sich jeder wenigstens ein ungefähres Bild von dem Treiben der jungen Leute machen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. Blass Att. Bereds. I S. 656 f. Der Inhalt der Rede im ganzen ist hier, so weit es der bisherige verderbte Zustand erlaubte, richtig wieder gegeben.

Zu welchem Zweck die Rede gehalten ist, zeigt der Schluss. n § 18: Έγω τοίνυν έκων ύμιν έξίσταμαι της φιλίας erklart ler Sprecher mit nackten Worten seinen Austritt aus der Gesellchaft und setzt dann die Vortheile auseinander, die ihm hieraus -wachsen werden 1). Nehmen wir die Worte, wie sie da stehen, nne daran zu drehen und zu deuten, zur Grundlage der Erkläing, so kann über den Zusammenhang der Rede im großen und ınzen gar kein Zweifel sein. In dem Haupttheil § 3-17 wendet ch der Sprecher durchgehends an seine Beleidiger, um ihnen r nichtswürdiges Benehmen, namentlich die jüngst über ihn ausestreuten Verleumdungen vorzuhalten; wenn er nun daran in 18 seine Austrittserklärung knupft, so ist, denke ich, wohl klar, 1888 die Rede formell keinen andern Zweck haben kann, als eben en, diese Austrittserklärung zu motiviren. Die Voraussetzung, s musste sie entweder eine Vertheidigungs- oder eine Anklageede sein, ist ganz willkürlich; sie ist, wenn man dabei an eine erichtliche Verhandlung denkt, weder das eine noch das andere; on den vorausgesetzten Richtern findet sich nirgend eine Spur.

Hierauf lässt sich weiter bauen. Aus § 1: "πάρεισι μὲν ὰρ οἶς ἐπεγκαλῶ, πάρεισι δὲ ὧν ἐναντίον ἔπιθυμῶ μέμψασθαι οῖς ἀδικοῦσιν ἐμέ" erhellt zunächst, dass ausser den Verleumern des Sprechers auch unparteiische Zeugen seiner Worte gegentrig waren. Was für Leute in beiden Fällen gemeint sind, eigt wieder der Schluss. Es heifst § 19: "ὑμῖν ἔθος ἐστὶν ἕνα ῶν ξυνόντων ἀεὶ κακῶς λέγειν καὶ ποιεῖν ἐπειδὰν ὑμῖν ἐγὰ ἡ ξυνῶ, πρὸς ὑμᾶς αὐτοὺς τρέψεσθε, κἄπειτα καθ' ἕνα καστον ὑμῖν αὐτοῖς ἀπεχθήσεσθε, τὸ δὲ τελευταῖον ὁ εἶς ὁ ειπόμενος αὐτὸς αὐτὸν κακῶς ἐρεῖ." Dass der Sprecher mit

<sup>1) § 18</sup> οὐχ οἶδ' ὅτι ζημιωθήσομαι . . .

<sup>§ 20</sup> κερδανώ δε τοσοῦτον . . .

lach Gleiniger soll die Rede als Vertheidigungsrede vor einem Eranistenauschuss gegen eine (zwar noch nicht eingebrachte, aber bevorstehende!) auf usstoßung lautende Klage gehalten sein. Die Auseinandersetzung der mit em Austritt verbundenen Vortheile wäre aber denn doch wohl eine gar zu igenthümliche Art gewesen, die Richter für sich einzunehmen und gegen ie Ausstoßung zu plaidiren. Noch merkwürdiger freilich scheint mir die lee, einen Gerichtshof zusammentreten zu lassen zu dem Zweck, eine Verheidigungsrede gegen eine noch gar nicht eingebrachte Klage entgegenzuehmen.

diesen Worten sich an die Gesammtheit der Vereinsmitglieder und nicht an einzelne von ihnen wendet, muss jedem einleuchten; ist dem aber so, so muss an allen anderen Stellen die Anrede bueit ebenfalls der Gesammtheit gelten, und dann können auch in § 1 mit den Worten "πάρεισι μέν γάρ οἶς ἐπεγκαλῶ" nicht einzelte Vereinsmitglieder, es muss auch hier die Gesammtheit gemeint sein. Daraus folgt weiter, dass die im zweiten Gliede mit napeus de ... bezeichneten Personen nicht Vereinsmitglieder, sonden Fremde waren, und dafür lässt sich eine Bestätigung wieder aus den Anfangsworten "Επιτήδειόν μοι δοκώ καιρον είληφέναι entnehmen, in denen es als ein günstiger Zufall gepriesen wird, dass sie überhaupt gegenwärtig sind. Dass sie nichts desto weniger mit dem Sprecher und seinen Genossen bekannt sein mussten, wurde sich, auch ohne dass die Rede eine bestimmte Andeutung darüber gäbe, mit Sicherheit annehmen lassen; der überlieserte Text lässt uns aber auch hier nicht im Stich. Die Worte § 3: παὶ ταῦτα πρὸς τούτους ἡμᾶς διαβάλλειν, οὓς πρὸς ἡμᾶς αὐτοὺς διεβάλλετε" zeigen, dass gerade die anwesenden Nichtmitglieder diejenigen waren, bei denen der Sprecher von seinen Genossen verleumdet war; dass sie also auch mit diesen ebenso wie mit dem Sprecher bekannt waren und gelegentlich verkehrten. Möglicherweise bildeten sie für sich ebenfalls einen Verein; jedenfalls trafen sie bei irgend einer Gelegenheit, vielleicht auf einer Excursion, mit dem Verein des Sprechers zusammen, und dieser, der sich inmitten seiner Vereinsgenossen befand, nahm nun die günstige Gelegenheit wahr, in Gegenwart derer, bei denen er hinterrücks verleumdet war, wegen dieser Verleumdungen mit Eclat seinen Austritt zu erklären 1).

Auf dieser rein aus der Rede selbst gewonnenen Grundlage fußend können wir uns nunmehr der Erklärung und Kritik im einzelnen zuwenden.

Das Proomium macht wenig Schwierigkeit, der Gedankengang

i) Die Ueberschrift der Rede giebt hiernach den Inhalt durchaus richtig an. Der Verein war ein Freundschaftsbund, die Genossen waren συνουσιασταί; die Rede aber, die formell den Austritt des Sprechers motiviren soll, wird durch ihren Inhalt naturgemäßs zu einer Anklagerede gegen die Genossen. Sie konnte deshalb sehr wohl als κατηγορία bezeichnet werden, wenn sie auch nicht vor Richtern gehalten ist. Das Substantivum ist hier genau so gebraucht, wie das zugehörige Verbum in § 8.

ist einfach. Der Sprecher erklärt (1) den gegenwärtigen Augenblick für günstig, sein Herz auszuschütten, weil außer den Genossen, denen er ihr Unrecht vorhalten wolle, auch unparteiische Zengen seiner Worte gegenwärtig seien. Daran reiht er (2) die Bemerkung, er wolle sein Augenmerk vorzugsweise auf die letzteren richten, weil er die Genossen doch nicht von ihrem Unrecht zu überzeugen hoffen dürfe. Zum Schluss macht er (3) die üblichen Redensarten über den Widerwillen, mit dem er sich seiner unangenehmen Aufgabe unterziehe. Einen Anstofs bieten in diesem ganzen Abschnitt nur die Worte § 1: καίτοι πολλώ πλείων ἐστὶ σπουδή πρὸς τοὺς παρόντας. Sie sind fehlerhaft. Anwesend waren beide Theile; der Sprecher konnte also nicht sagen, sein Eiser sei gresser hinsichtlich der Anwesenden. Es giebt nur zwei Möglichkeiten; er sagte entweder: "mein Eifer ist größer Minsichtlich — der anwesenden Fremden", oder: "mein Eifer ist hinsichtlich der Anwesenden - sehr verschieden, sehr ungleich vertheilt." Daraus ergiebt sich die Verbesserung mit Sicherheit. An magórtas zu ändern ist nicht möglich; es können wegen der nachfolgenden Theilung mit τοὺς μέν — τοῖς δέ nicht die Fremden allein genannt sein; es bleibt also gar keine andere Möglichkeit, als statt modko mletwo korto den Begriff , er ist verschieden einzusetzen. Dieser Nachweis mag vorläufig genugen, einen bestimmten Vorschlag werde ich später machen; ich wende mich zonächst dem Haupttheil zu, der in § 3 mit Howtor μέν οὖν beginnt.

Der Sprecher motivirt hier, wie schon bemerkt, (bis § 17) seinen Austritt aus dem Verein, indem er zeigt, dass er von den Genossen auf alle Weise in Wort und That schlecht behandelt ist. Die bezüglichen Ausführungen zerfallen in drei Theile. Er spricht 1) § 3-9 über die jüngsten Verleumdungen, die für seinen Entschluss auszutreten maßgebend gewesen sind; 2) § 10—13 über das Benehmen der Genossen in einem Rechtshandel, den er mit Polykles hat; 3) § 14-15 über zwei Vorfälle aus früherer Zeit. Die §§ 16—17 enthalten eine mit Betrachtungen über seine eigene Kurzsichtigkeit verbrämte Recapitulation.

Den Inhalt der im ersten Theil behandelten Verleumdungen erklärt der Sprecher selbst nicht vollständig angeben zu wollen');

<sup>1) 💲 4</sup> πάντα μέν οὐχ ἂν εἴποιμι.

soweit er sich aber in der Rede damit befasst, gingen sie dahin, er dränge sich nur mit Gewalt an die Vereinsgenossen heran, sie hätten schon auf alle mögliche Weise versucht ihn los zu werden, könnten aber nicht zum Ziel kommen, noch kürzlich erst habe er sich wieder gegen ihren Willen an einer Excursion nach Eleusis betheiligt<sup>1</sup>). Diese Aeußerungen waren von Jemandem, der sie selbst gehört hatte, den Verwandten des Sprechers hinterbracht; von diesen erfuhr er sie selbst wieder<sup>2</sup>) und darauf hin entschloss er sich zum Austritt.

Der ganze Abschnitt lässt sich wieder in drei Untertheile zerlegen. Im ersten § 3-4 bemüht sich der Sprecher, noch ehe er auf den Inhalt der Verleumdungen eingeht, erschwerende Umstände für das Benehmen der Genossen zu häufen; im zweiten (§ 5 å  $\delta$ ' žleys — § 8  $\delta\mu\iota\lambda\epsilon\tau\iota$ ) geht er auf den Inhalt ein und sucht ihn lächerlich zu machen, d. h. zu beweisen, dass die Aeußerungen der Genossen nicht ernst gemeint gewesen sein können; im dritten (§ 8-9) spricht er über den Boten, durch dessen Vermittlung ihm jene Aeßerungen bekannt geworden sind

Was er im ersten Untertheil gegen die Genossen geltend macht, ist wieder dreierlei. Er halt ihnen vor: 1) dass er selbst ihnen gegenüber sich in jeder Weise als Freund gezeigt hat, dass sie folglich eine Entschuldigung für ihr Benehmen nicht haben.

2) dass sie dieselben Personen, bei denen sie ihn verleumdeten, auch bei ihm anzuschwärzen suchten und endlich 3) dass sie ihn hinter seinem Rücken verleumdeten, während sie ihn öffentlich als Freund behandelten.

Der erste Gedanke ist enthalten in den Worten § 3: "Πρῶτον μὲν οὖν, ἵνα μή τις ὑμῶν τάχα δη βοηθῶν οἶς ἐξημάρτηκε πρόφασιν πορίσηται τῆς ἁμαφτίας, εἴπατε οὖν — ἐπήγγειλε." Cobets Emendation εἴπατε für das überlieferte, von Scheibe (praef. p. XXI) ungenügend vertheidigte εἰπάτω ist zweifellos; ein Abschreiber, dem die Form der Gerichtsrede

<sup>1) § 5</sup> βία γὰρ ὑμῖν ἐφάσχετέ με ξυνεῖναι χαὶ διαλέγεσθαι, χαὶ πάντα ποιοῦντες οὐκ ἔχειν ὅπως ἀπαλλαγῆτέ μου, χαὶ τὸ τελευταῖον ἀχόντων ὑμῶν Ἐλευσῖνάδε ξυνθεωρεῖν. χαὶ ταῦτα λέγοντες οἴεσθε μὲν ἐμὲ χαχολογεῖν.

<sup>2) § 9</sup> ἐχεῖνος — ἀπήγγειλε τοῖς ἐμοῖς ἀναγκαίοις, ὑμεῖς δὲ — πρὸς ἐχεῖνον ἐλέγετε. Dass der Ueberbringer einer von den anwesenden Nichtvereinsgenossen gewesen war, wird § 8 lehren.

geläusiger war, mag die Worte οἶς ἐξημάρτηκε auf einen einzelnen Angeklagten bezogen und deshalb bewusst oder unbewusst die richtige Lesart verderbt haben. Dass οἶς als Attraction — τούτοις α΄ — zu fassen ist, würde ich für überslüssig halten zu bemerken, wenn nicht Scheibe (praes. p. XXI) die Aenderung τούτοις οἶς ἡμάρτηκε für nöthig zu halten schiene, um den so wie so schon in den Worten liegenden Sinn erst hineinzubringen. Die wörtliche Uebersetzung würde sein: "Damit nicht etwa Jemand von euch dem, was er (sc. gegen mich) gesehlt hat, zu Hülse kommend, einen Vorwand sür (jenen) seinen Fehler vorbringen könne, so saget etc." Elegant gesagt ist das nicht, der Gedanke ist aber vollkommen klar und deshalb ist jede weitere Aenderung vom Uebel.

Der folgende Satz (τί δῆτα — διεβάλλετε;) ist ohne Anstofs; mit καὶ ταῦτα wird der zweite oben schon wiedergegebene Gedanke als erschwerender Umstand angeknüpft. Dieser Gedanke selbst entspricht durchaus dem Tone, in dem die ganze Rede gehalten ist; der Sprecher geht durchweg darauf aus, die Sache so darzustellen, als sei es seinen Genossen schon zur zweiten Natur geworden, jeden, der in ihr Bereich komme, mit böser Nachrede zu verfolgen!); es hat also auch durchaus nichts Auffallendes, wenn er bei den anwesenden Nichtmitgliedern den Eindruck der über ihn von Seiten der Genossen geführten Reden dadurch abzuschwächen sucht, dass er ihnen vorhält, es ergebe ihnen um nichts besser als ihm selbst. Er kommt, wenn wir uns zunächst ganz an die Ueberlieferung halten, im weiteren Verlauf der Rede auf diese Bemerkung nicht wieder zurück2); ganz ebenso vereinzelt steht aber nach Gleiniger in § 16 die Bemerkung, die Genossen hätten sich untereinander bei dem Sprecher verleumdet3). Beide Stellen schützen sich gegenseitig; die eine verdankt wie die andere ihren Ursprung dem Bestreben des Sprechers, die Genossen als professionelle Verleumder hinzustellen.

Ein locus desperatus sind bisher die folgenden Worte gewesen.

<sup>1)</sup> Vgl. namentlich § 19.

<sup>2)</sup> Vgl. aber zu § 8: τούτους τελευταίους.

<sup>3) § 16</sup> πρὸς ἐμὲ περὶ ὑμῶν αὐτῶν ἐλέγετε κακῶς.
Vgl. aber: § 17 παρακαταθήκην ἔχων ὑμῶν παρ' ἐκάστου λόγους πονηροὺς περὶ ἀλλήλων.

Sie lauten nach der Ueberlieferung: "καιτοιούτως ἐνοχλεῖ, ພຶστε περί πλείονος έποιήσατο δοχείν έμου χήδεσθαι, και μάλλοι έμοῦ κατειπείν." Ich lese sie: "και τοιούτως ένοχλείν, ώστι [περὶ πλείονος ἐποιήσατο] δοκεῖν . . . " und gewinne so den Die Trennung von dritten der oben aufgeführten Gedanken. καιτοιούτως in καίτοι οΰτως, die man bisher beliebt hat, ist unmöglich; der in den Worten "δοκείν έμου κήδεσθαι καὶ μαλλον έμοῦ κατειπεῖν" enthaltene Gegensatz zeigt, dass der vorhergehende Gedanke nicht eingeschränkt, sondern fortgesetzt wird. Die Genossen haben sich äußerlich so gestellt, als wären sie dem Sprecher freundlich gesinnt, in Wirklichkeit aber - an xai µallor für μαλλον δέ nehme ich in Anbetracht mancher anderen Eigenthumlichkeiten der Rede keinen Anstoss - haben sie ihn hinter seinem Rücken verleumdet; das ist ein neuer erschwerender Umstand, der gegen sie geltend gemacht wird, nicht aber eine Einschränkung des vorhergehenden Gedankens. Man vergleiche § 2: τούς δοχούντας είναι φίλους άδιχούντας εύρίσκω und § 5: ύπὸ τὸν αὐτὸν χρόνον τὸν αὐτὸν ἄνδρα λάθρα μεν έλοιδορείτε, φανερώς δε φίλον ενομίζετε. Daraus ergiebt sich die Lesung καὶ τοιούτως von selbst. Das Wort τοιούτως gehört erst der späteren Gräcität an; das lässt aber die Richtigkeit der Emendation nur um so zweifelloser erscheinen, als der Sprachgebrauch der ganzen Rede anerkanntermaßen auf Classicität keinen Anspruch machen kann. Die Verbesserung evoxuelv für die unverständliche dritte Person evoxlei ist hiermit ebenfalls gegeben. Mit xai wird die frühere Construction fortgesetzt; der Inf. 8voγλείν hängt ebenso wie διαβάλλειν von έπιχειρεξτε ab; beide Glieder sind mit xal ravva dem Vorhergehenden angeknupft. Die eingeklammerten Worte "περὶ πλείονος ἐποιήσατο" brauchen nicht nothwendig gestrichen zu werden. Nimmt man an, dass die Entstellung von einare (§ 3) und éroxleir (§ 4) in die sinnlosen dritten Personen εἰπάτω und ἐνοχλεῖ nicht auf blosse Nachlässigkeit, sondern auf den oben vermutheten Irrthum des Abschreibers zurückzuführen sind, so kann auch die ebenso sinnlose dritte Person ἐποιήσατο auf einer bewussten Aenderung beruhen. Man könnte dann mit Benutzung der Conjectur von Emperius (aleiστου für πλείονος) lesen: περὶ πλείστου ποιήσασθαι. welche von beiden Möglichkeiten man sich auch entscheiden mag: der Nachweis, dass eine Lücke im Gedanken nicht vorliegt, ist ivon unabhängig. Die Worte: "δοκείν ἐμοῦ χήδεσθαι καὶ αλλον ἐμοῦ κατειπεῖν" können nur auf die Genossen als handnde Personen bezogen werden; damit ist bewiesen, dass der edanke dieses Satzes dem vorhergehenden gleichartig ist, und das lein genügt ohne alle Rücksicht auf irgend welche concreten arbesserungsvorschläge, um die Annahme einer Lücke zurückzunisen.

Im zweiten Untertheil geht nun der Sprecher auf den Inhalt r-Verleumdungen selbst ein. Er erklärt zunächst, er wolle weder le Aeusserungen der Genossen wiedergeben, noch auch bei der iedergabe sich derselben Ausdrücke wie jene bedienen; er wolle er eine Auswahl treffen, die geeignet sei, ihr Gebahren lächerlich scheinen zu lassen. Evident ist in dem entsprechenden Passus r Rede die Emendation von Scheibe § 4: κατ' ἐμοῦ, ταὐτὰ ξαιμι für κατ' έμοῦ ταῦτα, δόξαιμι'); sie bedarf aber zu ihrer gänzung nothwendig der, wie ich sehe, schon von Kirchner emminer Programm von 1869 S. 11) vorgeschlagenen Aenderung r Ansangsworte \( \hat{a} \) \( \delta \) \( eye ist hier ebenso sinnlos wie vorher Evozdei; die Verbesserung έγετε aber ist um so unverfanglicher, als § 16 ελέγετε statt eye und § 7 ὑπερείδετε statt ὑπερεῖδε bereits ganz allgemein cipirt sind. Die Weitschweifigkeit des Ausdrucks, die an unserer elle aus dieser Aenderung resultirt (α δ' έλέγετε - υμίν επιιλών ότι έλέγετε κατ' έμοῦ), kann nur dazu dienen, sie noch ehr zu empfehlen. In den Worten § 3: βοηθών οίς εξημάρμε πρόφασιν πορίσηται της άμαρτίας ist in ganz derselben eise derselbe Begriff, der nur einmal nöthig war, zweimal mit ς έξημάρτηκε und mit της άμαρτίας wiedergegeben und das αεῖνος ἐπήγγειλε desselben Satzes besagt ebenfalls nichts anderes s das voraufgehende έμου δεηθείς. Die Stelle ist somit in rdnung; der Gedanke ist klar und fügt sich dem Zusammenhange shl ein.

<sup>1)</sup> λέξαιμι für δόξαιμι nach Markland. Dass nicht ταῦτα, sondern ταῦτά lesen werden muss, ergiebt sich mit Nothwendigkeit aus der mit καὶ γάρ geknüpsten Begründung. In diesem zweiten Satze giebt nur εἶπερ ὑμῖν εὖτὰ λέγοιμι überhaupt einen Sinn. Ganz derselbe Gedanke aber, der hier t εἴπερ positiv ausgedrückt ist, muss in dem vorhergehenden Satze negativ sgedrückt gewesen sein, weil dieser eben durch den zweiten begründet ærden soll.

Die folgenden Paragraphen sind ohne Anstofs; der Sprecher führt den ausgesprochenen Vorsatz aus. Er reproducirt zunächst die Behauptung der Genossen, nach der ihnen sein Umgang lästig sein sollte, und bemüht sich dann, eben diese Behauptung lächer-Er bewerkstelligt dies dadurch, dass er zeigt, lich zu machen. es könne ihnen selbst gar nicht Ernst damit gewesen sein. Zum Beweise dafür macht er geltend, 1) dass sie ihn offen als Freund behandelten (§ 5 und 6); 2) dass er selbst inehr mit Glücksgütern gesegnet sei, als sie alle (§ 7). Die betreffenden Ausführungen sind leicht verständlich, zu bemerken ist nur das flache Sophisma in § 6: "πως αίσχοὸν ην ύμιν ξυνείναι, πρὸς ον οὐδὲ ἀπειπεῖν καλὸν ἡγεῖσθε;" Schwierigkeit macht aber wieder der Schlusssatz in § 8: καὶ ταῦτα — ὁμιλεῖτε. ihn mit Benutzung früherer Vorschläge, wie folgt: καὶ ταῦτα δ' ότε πρὸς τού τους τελευταίους ἐλέγετε, οὐ x ψέσθε ἀπαγγελείν ήμίν, κάντε ύθεν σόφισμα καλόν είναι, εί περιήλθετε πάντες ύμῶν αὐτῶν κατηγορούντες, ὅτι πονηροῖς ἐκόντες δμιλεῖτε. So sind Sinn und Zusammenhang wieder vollkommen klar. Der Sprecher zieht das Facit seiner bisherigen Betrachtungen. Er setzt den in der rhetorischen Frage mó Ser ar ovr - συνόντι; liegenden negativen Gedanken fort. "Ich konnte nicht nur", sagt er, "etwas derartiges nicht vermuthen; ihr könnt selbst eure Behauptungen gar nicht ernst gemeint haben; ihr könnt auch dies Mal, wie in früheren Fällen, gar nicht gewollt haben, dass ich euere Aeußerungen wiedererfahren und darauf hin dann wirklich meinen Austritt erklären sollte; im Gegentheil, ihr habt euch sicher darauf verlassen, dass ich nichts davon wiedererfahren würde. Ihr wolltet dann, wie es euerer ausgebildeten Verleumdungssucht entspricht, auch ferner euch unter einander mit Klagen über meine πονηφία in den Ohren liegen können, ohne euch selbst den Einwand machen zu müssen, dass ihr ja gar nichts thätet, um einen solchen ἀνὴρ πονηρός los zu werden. Ihr wolltet euch gegenseitig, wie bisher, diesen Vorwurf machen, wolltet aber gleichzeitig den Einwurf in Bereitschaft haben, ihr hättet eueren Wunsch mich abzustoßen bei Personen laut werden lassen, von denen wohl zu erwarten stände, dass sie mir Mittheilung davon machten; wenn ich trotzdem nicht austräte, so falle die Schuld nicht auf euch, sondern lediglich auf meine Unempfindlichkeit und Zudripglichkeit." Das ist das Sophisma, welches die Genossen gewinnen

Wollten. Ich schreibe κάντεῦθεν für κάνταῦθα, weil es erst aus ihrer Handlungsweise oder vielmehr daraus, dass der Sprecher nichts davon wiedererfährt, sich ergiebt, nicht aber schon selbst darin liegt. Die Grundlage für die Verbesserung der ganzen Stelle hat Sauppe durch seinen evident richtigen, auch von Cobet gebilligten Vorschlag (ότε — έλέγετε, οὐκ für ότι — έλεγεν, οῦς) gelegt. Dass ἐλέγετε gelesen werden muss, ist schon nach dem früher Gesagten selbstverständlich; dass o $\dot{v}x$  statt o $\ddot{v}c$  zu lesen ist, beweisen die weiteren Ausführungen des Sprechers. Aus § 9: ἔπειτα κακὸς ἄν είην . . . geht ganz zweifellos hervor, dass die Genossen nach der Ansicht des Sprechers nicht wollten, dass er ihre Aeusserungen wiedererfahren sollte, dass sie also auch, als sie sie thaten, nicht glaubten, dass er sie wiedererfahren würde. Die Verbesserung ὅτε für ὅτι ist damit zugleich gegeben¹). πάντες ändere ich nicht. Anderen gegenüber beklagten sich die Genossen nach § 5, dass sie schon alles Mögliche gethan hätten, um den Sprecher los zu werden; Klagen darüber, dass sie nichts thaten, um ihn los zu werden, konnten sie folglich nur unter einander äußern. Der Sinn ist: ihr laust alle mit einander herum, der eine zum andern, um euch gegenseitig zu verklagen, dass ihr noch mit mir verkehrt. Nothwendig scheint mir dagegen die - freilich in anderem Sinn, als ich sie sasse - schon von Dobree vorgeschlagene Aenderung τούτους für τούς. Das blosse τούς τελευταίους ist unverständlich; die Aenderung ist leicht (cf. § 9: τὰ = ταὐτὰ); ich grunde sie auf § 3: καὶ ταῦτα πρὸς τούτους ἡμᾶς διαβάλλειν. Die Genossen haben den Sprecher schon fruher öfter verleumdet, er hat aber nichts davon erfahren; die anwesenden Nichtmitglieder sind die letzten, bei denen sie ihn und zwar diesmal durch die in § 5 aufgezählten mit ἄχθεσθαί μοι συνόντι (§ 7) noch einmal zusammengefassten

<sup>1)</sup> Ohne jede Bedeutung ist der gegen diese Aenderungen erhobene Einwand, der Sprecher sei von den Aeuserungen der Genossen gar nicht unmittelbar durch die Zeugen derselben, sondern erst durch Vermittlung seiner Verwandten in Kenntniss gesetzt. In den Worten § 8: πρῶτον μὲν γὰρ εἰδότες ἐρήσεσθε τὸν εἰπόντα μοι findet sich sogar bei der Darstellung des wirklichen Thatbestandes dieselbe Kürze des Ausdrucks. Der Bote hatte in Wirklichkeit gar nicht unmittelbar zu dem Sprecher, sondern zu dessen Verwandten gesprochen; nur dieser kann aber wegen des folgenden πρὸς ὃν ἐλέγετε τὸν λόγον mit τὸν εἰπόντα gemeint sein.

Behauptungen angeschwärzt haben. Damit hat auch diese Stelle ihre Erledigung gefunden, ohne dass von einer Lücke im Gedanken die Rede sein könnte.

Der dritte Untertheil (§ 8: περὶ μὲν οὖν ff.) handelt von dem Boten, durch den der Sprecher Kundschaft von den Aeusserungen erhielt. Einer von den anwesenden Nichtvereinsgenossen, die sämmtlich Zeugen jener Verleumdungen gewesen waren, hatte den Verwandten des Sprechers Mittheilung davon gemacht; von diesen erfuhr er sie selbst wieder. Er will den Ueberbringer nicht nennen, das ist der kurze Sinn seiner Ausführungen; er sagt, es ist erstens überflüssig, dass ich ihn nenne, da ihr ihn selbst kennen müsst, zweitens aber würde ich Unrecht thun und ihm seinen mir geleisteten Dienst schlecht vergelten, wenn ich ihn euch anzeigte. Der erste dieser beiden Gründe verdient wegen seiner kindischen Naivität besonders gebrandmarkt zu werden. Die Genossen sollen wissen, wer der Ueberbringer ist, weil sie selbst zu ihm gesprochen hatten (πῶς γὰρ οὐκ ἴστε, πρὸς ὂν ἐλέγετε τὸν λόγον). Das hatten sie nun freilich gethan; er war aber nicht der einzige Zeuge ihrer Worte gewesen; die übrigen zur Zeit der Rede Anwesenden waren damals ebenso gut gegenwärtig (§ 3 und 8: τούτους). Der Grund ist also absurd. Man würde nothwendig Anstofs daran nehmen müssen, wenn Parallelstellen fehlten; die Rede leidet aber glücklicherweise keinen Mangel daran. Ein würdiges Seitenstück bietet § 5: καὶ γὰρ αν ἀπολύοιμι τῆς αίτιας ύμᾶς, είπερ ύμιν ταύτα λέγοιμι περί έμαυτου. Es heisst solchen Abgeschmacktheiten fast zu viel Ehre anthun, wenn man sie noch als Sophismen bezeichnet. --

Der Schluss von § 9 macht den Uebergang zum zweiten Haupttheil, der seinerseits die Schilderung des Benehmens der Genossen in einem Rechtshandel mit Polykles zum Gegenstand hat. Dieses Benehmen soll nach der propositio dem Sprecher einerseits den Beweis für die Zuverlässigkeit des Boten liefern, anderseits ist es für ihn ein neuer Grund, jetzt, wo er die damals schon vorhandene schlechte Absicht erkennt, mit seinem Austritt aus dem Verein nicht länger mehr zu zögern<sup>1</sup>). Der ganze Theil

 <sup>§ 9:</sup> καὶ ἐμοὶ σημεῖα ταῦτα μὲν ἐκείνων ἐστίν, ἐκεῖνα δὲ τούτων ἱκανά.

zerfällt wieder in zwei Untertheile. Der erste (— § 9 ώς πρός ἐκεῖνον λέγοιεν) enthält die narratio, der zweite den daraus gezogenen Beweis für die Zuverlässigkeit des Boten.

Der Sachverhalt isl folgender. Der Sprecher hat von einem gewissen Polykles, der dem Verein nicht angehört, zwölf Minen zu fordern. Er bedient sich bei den über die Rückzahlung der Summe gepflogenen Unterhandlungen der Vermittlung der Genossen; als ihm aber ein krankes Pferd als Pfand angeboten wird, lehnt er die Annahme ab, weil er fürchten muss, dass ihm das Pferd stirbt und er dann seiner Forderung verlustig geht. Er will es deshalb zurückbringen, wird aber von Diodor, einem Vereinsgenossen, daran gehindert. Dieser redet ihm vor, Polykles werde schon keine Weiterungen machen, sondern bezahlen. Der Sprecher liess sich bereden und nahm das Pferd; es kam aber, wie er gefürchtet hatte. Das Pferd starb in seinem Gewahrsam, ınd Polykles weigerte sich (mit Fug und Recht) nunmehr die wölf Minen zu zahlen. Der Sprecher, der natürlich mit seiner Forderung im Recht gewesen zu sein behauptet, brachte die Sache or compromissarischen Schiedsrichtern zur Verhandlung; diese zaben aber einen endgültigen Spruch nicht ab, der Handel schwebt 10ch zur Zeit der Rede. Das Benehmen der Genossen bei diesem Handel war heimtückisch. Diodor, der vor allen anderen den Sprecher zur Annahme des Pferdes bestimmt hatte, erklärte nach lem Tode desselben mit einem Mal in Widerspruch mit seinen rüheren Aeußerungen, er sei mit seiner Forderung im Unrecht, und die Genossen stimmten ihm darin bei (§ 10: τότε λέγων ταύτα μετά τὸν θάνατον τοῦ Ιππου κατέστη τελευτών άντίδικος μετά τούτων, λέγων ώς ού δίκαιόν με είη κομίσασθαι τὸ ἀργύριον). Er, der Sprecher, glaubte, sie thäten dies nur aus Lust an rhetorischen Disputationen, sie fingirten nur seine Gegner zu sein (§ 11: καὶ ἐγῶ μὲν ὄμην φιλοσοφοῦντας αὐτούς περί τοῦ πράγματος ἀντιλέγειν (= cod.!) τὸν ἐναντίον λόγον); er hatte sich aber darin bitter getäuscht. Sie sprachen damals, wie er jetzt einsieht, ihre wahre Ansicht aus und verfolgten noch dazu mit ihren Disputationen den Zweck, ihm seinen lóyog, d. h. die Klagerede, die Gründe, die er für sich bei der gerichtlichen Verhandlung geltend machen wollte, zu entlocken, um sie dann seinem Gegner Polykles mitzutheilen¹) (s. d. folg. Worte). Dass dies ihre wahre Absicht war, folgert der Sprecher aus dem, was er vor den Diäteten hören musste. Hier erklärte nämlich Polykles in höchster Entrüstung, dass die eigenen Genossen des Sprechers seine Forderung für ungerecht hielten. Das ist diesem selbst jetzt, wo er durch den Boten über die schlechte Gesinnung der Genossen im allgemeinen Kunde erhalten hat (§ 9 καὶ ἐμοὶ σημεῖα ταῦτα μὲν ἐκείνων ἐστίν), ein hinreichender Beweis dafür, dass sie von Anfang an — natürlich auch damals schon, als sie ihm das kranke Pferd aufschwatzten — im Einverständniss mit Polykles waren; deshalb glaubt er auch aus jener Aeußerung im besonderen schließen zu dürfen, dass sie ihm seinen λόγος hinterbracht haben.

Von einer Lucke im Zusammenhang kann auch in diesem ganzen Abschnitt nicht die Rede sein. Der erste Satz ist zugestandenermalsen corrupt und bis jetzt nicht in befriedigender Weise emendirt, das Versäumte lässt sich aber leicht nachholen. Ich lese ihn mit Benutzung der Conjectur von Emperius (Ἡγέμαχος für μαγόμενον): (§ 10) πρώτον μεν άπαντα δι' ύμων πράξαντί μοι περί της θέσεως του ίππου προσηγε Ήγέμαχος κάμνοντα τὸν ໃππον, ἀνάγειν δὲ βουλόμενον . . . 2). Das Fehlen von με bei βουλόμενον ist nicht anstössig; das Weglassen selbstverständlicher Pronomina ist eine von den Stileigenthumlichkeiten des Verfassers der Rede3). Hegemachos aber, dessen Name, wie noch drei andere Namen derselben Rede (Autokrates, Euryptolemos, Thrasymachos) schon durch seine Etymologie auf Streit und Zank deutet, war natürlich einer von den Genossen; die Worte ἄπαντα δι' ὑμῶν πράξαντί μοι lassen darüber keinen Zweifel. Dass er ebenso wie Diodor als bekannte Personlichkeit eingeführt wird, ist ganz in der Ordnung. Der Sprecher redet

<sup>1)</sup> Den gleichen Vorwurf macht Apollodor dem Nikostratos bei Dem. gg. Nikostr. § 14: ἔπειτ' ἀγώνων μοι συνεστηχότων πρὸς αὐτοὺς τοῦς τε λόγους ἐχφέρει μου εἰδώς . . . . Nach Aeschines or. 2 § 165: "ἔγραψας λόγον Φορμίωνι τῷ τραπεζίτη χρήματα λαβών τοῖτον ἐξήνεγκας Ἀπολλοδώρφ τῷ περὶ τοῦ σώματος χρίνοντι Φορμίωνα" soll Demosthenes sogar den von ihm selbst für Phormio verfassten λόγος vor der Verhandlung dessen Gegner Apollodor mitgetheilt haben.

Vielleicht πρώτον μὲν γὰ ç... wie § 8. Ohne nachfolgendes ἔπειτα steht πρώτον μέν auch § 3.

<sup>3) § 7</sup> αχθεσθαι ες. ύμας; § 14 ζητούντας ες. ύμας.

ja zu Bekannten von lauter bekannten Personen und Sachen. Nur darum konnte er auch bei dem Hinweis auf den ganzen Handel (περὶ τῆς θέσεως τοῦ ἔππου) und etwas weiterhin (§ 10 περὶ τῶν δώδεκα μνῶν) sich den bestimmten Artikel erlauben. Noch weniger auffallend ist, dass auf jenen Hegemachos im weiteren Verlauf der Rede nicht wieder Bezug genommen wird. Autokrates, Euryptolemos und Menophilos werden § 15 ebenfalls nur einmal genannt und zwar auch, ohne dass die Nennung ihrer Namen für die Sache irgend wesentlich wäre; es bleiben für uns ganz leere Namen ohne Inhalt, ohne Fleisch und Blut. Wenn von Hegemachos ganz dasselbe gilt, so ist das nur ein Beweis dafür, dass die gegebene Verbesserung auch nach dieser Seite hin durchaus dem sonstigen Charakter der Rede entspricht.

Es folgt (§ 10 τότε λέγων . . .) die Schilderung des ferneren Verhaltens der Genossen. Ich habe oben bereits den Gedankenrang des Sprechers im Zusammenhang wiedergegeben; ich berufe nich darauf, um nunmehr den überlieferten Text von einem fremdartigen Zusatz zu befreien. Die Worte § 10: καίτοιγε ἐφ' ὧν γε αὐτῶν κατηγόρουν. εί γὰρ ἃ μετὰ τούτων ἀδικουμένω μοι uηδεν ην δίκαιον είπειν, η που καλώς συνέπραττον sind als ursprungliche Randbemerkung zu streichen. Es ist oben bereits durch die That gezeigt, dass sie für den Zusammenhang übersind; die beiden umgebenden Sätze schließen sich dem Gedanken nach so eng aneinander an, dass man ein Bindeglied gar nicht vermisst; daraus folgt - nicht allgemein, wohl aber für unsern speciellen Fall, dass sie von dem Verfasser der Rede nicht herrühren können. Schon von § 10 an skizzirt der Sprecher mehr, als er erzählt; die Schlusssätze (§ 11 οἱ δ' ἄρα . . . , § 12 καὶ διὰ τοῦτο . . .; ἐδηλώθη γὰς ταῦτα) sind kurz und abgerissen; die satzverbindenden Conjunctionen fehlen an mehr als einer Stelle; mit πρῶτον μέν beginnt (§ 10) unvermittelt der ganze Abschnitt (?); mit τότε λέγων ταῦτα schliesst sich der zweite Satz ebenso unvermittelt dem ersten an; dasselbe wiederholt sich bei (§ 12) παρόντων τῶν διαιτητῶν. Das ist nicht Zufall, sondern Absicht. Die Vorgänge, auf die der Sprecher Bezug nimmt, sind den Genossen gerade so bekannt, wie ihm selbst; sein Zweck ist lediglich der, sie ihnen kurz ins Gedächtniss zurückzurufen; deshalb besleissigt er sich einer so vom einen zum andern forteilenden Kürze. Hierauf fußend streiche ich die oben ausgeschiedenen Worte, obwohl sie notorisch an wenigstens zwei Stellen corrupt sind und deshalb ihr Sinn mit Sicherheit nicht angegeben werden kann. Ein längerer Zwischengedanke zwischen zwei aus engste mit einander zusammenhängenden Sätzen widerspricht, sei er von welcher Art er immer wolle, der skizzenhaften Natur der Darstellung, die an unserer Stelle von dem Verfasser der Rede beabsichtigt ist; das scheint mir trotz der Corruptelen ein hisreichender Grund zur Streichung. Ich lese die in Rede stehenden Worte: , καὶ τότε ἔγωγε αὐτῶν κατηγόρουν. εἰ γ' ἄρε μετά τούτων δικαζομένω μοι μηδέν ήν δίκαιον είπελν, ή που καλώς συνέπραττον "1) und betrachte sie als Randbemerkung eines verständnissvollen Lesers. Er glaubte den Hergang, durch welchen die Genossen den lóyog des Sprechers ersuhren, in der Rede selbst nicht klar genug dargelegt; er wird ja in der That auch mehr angedeutet, als wirklich geschildert; diesem vermeintlichen Uebelstande wollte er abhelfen und zu dem Zweck setzte er als zu supplirendes Bindeglied den Gedanken bei: "daren klagte ich sie (natürlich als fingirte Gegenpartei) an; wenn ich nun, mit ihnen rechtend oder disputirend, keine Gründe für meine Forderung vorzubringen gehabt hätte, so hätte ich wohl daran gethan, mit ihnen zusammen zu operiren." Hier ist ausdrücklich ausgesprochen, was sonst nur aus dem ganzen Zusemmenhange sich ergiebt, dass der Sprecher selbst den Genossen seinen loyog offenbarte, indem er bei den in den Worten der Rede § 11: καὶ έγω μὲν ζόμην . . . erwähnten Disputationen gegen die Einwürfe der Genossen seine Gegengrunde geltend machte. Diese Bemerkung ist durchaus richtig; für den Zusammenhang aber ist sie überflüssig und störend2). Streicht man sie, so ist alles in bester Ordnung; die Darstellung des Thatbestandes ist ohne Anstofs.

<sup>1)</sup> cod. καίτοιγε ἐφ' ὧν γε αἀτῶν κατηγόρουν. εἶ γὰρ ὧ μετὰ τούτων ἀδικουμένω... Dobrees allgemein recipirte Verbesserung καίτοιγε σφῶν γε ist von dem Sinn abgesehen schon wegen des doppelten γε ansechtbar; darin liegt eine Härte, die sonst in der Rede keine Analogie findet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zu größerer Sicherheit bemerke ich, dass in keinem Fall irgend welche Veranlassung vorliegt, eine Lücke im Zusammenhang anzunehmen. Will man die verdächtigten Worte nicht streichen, so ist methodisch zu verlangen, dass man sie an den notorisch corrupten Stellen so emendirt, dass sie sich dem

Der zweite Untertheil, der den hierauf begründeten Beweis für die Zuverlässigkeit des Boten enthält, hebt an mit den Worten 💲 12 ἄρα γε ταῦτα ξυμβαίνει τοῖς ἀπαγγελλομένοις; Der Sprecher wendet sich mit dieser Frage wieder den Genossen zu, über die er von § 10 E. (μετά τούτων) an in der dritten Person zu den anwesenden Nichtmitgliedern gesprochen bat. Er führt aus, derselbe früher erwähnte Bote habe auch berichtet, die Genossen hätten geäußert, sie würden diejenigen, welche den Sprecher bei der wegen der zwölf Minen bevorstehenden gerichtlichen Verhandlung unterstützen wollten, davon abzubringen suchen, bei einigen sei ihnen dies sogar schon gelungen. Das ist ihm in zweifacher Hinsicht ein Beweis für die Zuverlässigkeit des Boten. Die letztgenannte Meldung stimmt erstens mit dem wirklichen Sachverhalt überein. Kleitodikos hatte dem Sprecher in der That seine Bitte um Unterstützung abgeschlagen — nach dessen eigener Ansicht natürlich auf Betreiben der Genossen —; dieses Factum aber konnte dem Boten gar nicht bekannt sein, weil er bei der betreffenden Unterredung mit Kleitodikos (§ 13 oð γὰο δὴ παρῆν τούτοις) nicht zugegen gewessen war; wenn nichts desto weniger die überbrachte Aeußerung mit dem wirklichen Sachverhalt in Einklang steht, so kann sie der Ueberbringer nicht selbst erfunden, er muss sie aus dem Munde der Genossen selbst vernommen haben. Damit ist der Beweis für seine Zuverlässigkeit erbracht. — Der zweite Grund (§ 13 ἔπειτα für ἐπεί --- Scheibe) ist allgemeiner; Kirchner hat (a. a. O. S. 18) den einfachen Gedanken richtig gefasst. Er schreibt § 13: ὑμᾶς πρὸς ἐμέ für ἐμὲ πρὸς ὑμᾶς; dann ist der Sinn: es ist gar nicht abzusehen, wie der Bote dazu gekommen sein sollte, die überbrachten Aeufserungen selbst zu erfinden und auf diese Weise auch bei mir (die Genossen bei dem Sprecher, durch Vermittlung der Verwandten) anzuschwärzen. Er hätte gar keinen Gewinn davon ge-Mit diesen Erwägungen schließt der zweite Haupttheil. Er ist durch die propositio in § 9 und den darauf zurückweisenden Schluss in § 12 und 13 zu einem Ganzen abgerundet.

Zusammenhange einfügen. Diese Forderung wäre an unserer Stelle nur um so mehr gerechtfertigt, als die Worte selbst in ihrer verderbten Gestalt noch sehr wohl erkennen lassen, dass sie sich dem Inhalt nach auf dieselbe Sache beziehen, wie die umstehenden Sätze d. h. auf die Disputationen zwischen dem Sprecher und den Genossen.

Der dritte Haupttheil behandelt zwei Vorfälle aus früherer Zeit, die ebenfalls dazu dienen sollen, das wenig freundschaftliche Verhalten der Genossen zu illustriren. Das eine Mal behaupteten sie dem Sprecher selbst gegenüber geradezu, sein Freund 1) Thrasymachos rede auf seine Veranlassung Schlechtes von ihnen. Der Schluss von § 14: περί ών ούτος έλεγεν· ούτος δέ πάντα μαλλον διεπράττετο zeigt, dass Diodor der Verleumdete sein wollte. Der Sprecher ging sofort zu Thrasymachos und stellte ihn zur Rede. Da zeigte sich, dass die Behauptung Diodors aus der Luft gegriffen war. Thrasymachos leugnete nicht nur. dass er auf des Sprechers Veranlassung, er leugnete überhaupt den Diodor verleumdet zu haben und er erbot sich sogar, diesem selbst Rede und Antwort darüber zu stehen. Diodor ging auf das Anerbieten nicht ein, dadurch wurde der Ungrund seiner Behauptung klar. Gleiniger nimmt Anstofs an dem unvermittelten Uebergange von ύμας εφάσκετε κακώς λέγειν zu ήρώτων Διόδωρον. Ware etwas daran auszusetzen, so würde man Liódwoor statt  $\tilde{v}\mu\tilde{a}\varsigma$  schreiben können, ohne die Annahme einer Lücke nöthig zu haben. Ich halte aber jede Aenderung für überslüssig. Die Genossen hatten in der That ihre Behauptung ganz allgemein gefasst; erst auf die weiteren Nachfragen des Sprechers meldete sich speciell Diodor. Wir müssen uns diesen Vorgang erst wieder reconstruiren; den Genossen war er bekannt; für sie lag deshalb auch ein Sprung in der Beweisführung nicht vor.

Der zweite Fall (§ 15) ist ähnlich geartet. Autokrates, ein Vereinsgenosse, kommt eines Tags zu Thrasymachos und sagt ihm in Gegenwart des Sprechers, Euryptolemos, ein anderer Vereinsgenosse, beschwere sich darüber, dass er von ihm verleumdet werde. Es wird nicht gesagt, dass auch dies Mal die Aeußerung gefallen sei, der Sprecher sei der intellectuelle Urheber; das scheint mir aber nicht Nachlässigkeit, sondern eine beabsichtigte vermeintliche Feinheit zu sein. Autokrates gab seinem Verdacht gar nicht mit Worten Ausdruck; er gab ihn nur dadurch kund, dass er in des Sprechers Gegenwart dem Thrasymachos das Factum mittheilte. Da schon ein ähnlicher Fall vorhergegangen war, konnte er wohl darauf rechnen, auch so von jenem verstanden zu werden. Er

<sup>1) § 16</sup> έκ τῆς ἐμῆς καὶ Θρασυμάχου συνουσίας. Er gehörte nicht dem Verein an.

rde verstanden; der Sprecher ging sofort mit seinem Freunde Menophilos, dem angeblichen Gewährsmann des Euryptolemos, 1 ihn zur Rede zu stellen. Dadurch aber kam wieder die Wahrit an den Tag; Menophilos hatte schon seit langer Zeit gar nicht ahr mit Euryptolemos gesprochen, konnte ihm also auch keine rleumdungen hinterbracht haben.

Was durch diese beiden Fälle bewiesen werden soll, besagen anfangsworte § 14: Γινώσκω δὲ νῦν ἤδη καὶ πάλαι ζητοῦν-ς πρόφασιν'); die Genossen haben schon in früherer Zeit nach rwänden gesucht, um den Sprecher schlecht behandeln zu nnen. Diese Ergänzung zu πρόφασιν ergiebt sich aus § 16 νιούτας — λείπετε ἤδη οὐδὲν) — hier ist gesagt, die Genossen tten früher wenigstens noch nach Vorwänden gesucht, jetzt aber elten sie das gar nicht einmal mehr für nöthig, "um ihn schlecht behandeln" (ἐλευθεριώτερόν με κακῶσαι) —; dass in § 14 ne entsprechende nähere Bestimmung zu πρόφασιν nicht geben ist, kann man tadeln, sie versteht sich aber dem ganzen isammenhang der Rede nach von selbst.

Die §§ 16 und 17 geben, wie schon oben bemerkt, zunächst ie kurze Recapitulation. Sie ist enthalten in den Worten § 16: ιαύτας προφάσεις προφασιζόμενοι τότε μὲν ἐκ τῆς ἐμῆς καὶ ρασυμάχου συνουσίας ἐστὲ φανεροί, νῦν δὲ ἐπειδὴ ἐκλελοίτσιν ὑμᾶς αἱ προφάσεις, ἐλευθεριώτερόν με κακῶσαι λείπε ἤδη οὐδέν. Der Ausdruck κακῶσαι umfasst seiner Bedeung nach sowohl das κακῶς λέγειν wie das κακῶς ποιείν; es also klar, dass die zweite Halfte des herausgehobenen Satzes n Inhalt nicht nur des ersten, sondern auch des zweiten Haupteiles kurz zusammenfasst, während die erste Hälfte auf den dritten ieil zurückweist. Diese Erkenntniss macht es uns möglich, den lgenden Passus von einem fremdartigen Zusatz zu säubern. Die orte § 16: πἔπειτα καὶ περὶ Πολυκλέους, ῷ νυνὶ βοηθεῖτε

<sup>1)</sup> Dabei muss ich freilich bemerken, dass formell diese Worte nicht als opositio zu dem ganzen dritten Haupttheil, sondern nur als Einleitung zu m ersten der beiden behandelten Fälle gefasst werden können. Dies besist klärlich der Singular  $\pi \varrho \acute{o} \varphi \alpha \sigma \iota \nu$ ; § 16, wo auf beide Fälle zurückgesen wird, steht der Plural  $\pi \varrho o \varphi \acute{o} \sigma \iota \iota \iota$ . Hieraus folgt nebenbei noch, ss auch der Satz mit  $\acute{v} \iota \acute{c} \alpha$  sich nur auf den ersten Fall beziehen darf, ss somit an einen Gedanken, wie ihn Gleiniger vermuthet, hier gar nicht dacht werden kann.

πάντες (- Pal.), εἴρηκα πρὸς ὑμᾶς zerreisen an der Stelle, wo sie jetzt stehen, allen Zusammenhang. In dem Satze § 17: κατά τι δή ταῦτα οὐκ ἐφυλαττόμην; weist ταῦτα, wie das folgende zeigt, auf die gegenseitigen Verleumdungen der Genossen bei dem Sprecher hin; der ganze Satz hat sich also auch unmittelbar dem anderen § 16: ὅτε καὶ πρὸς ἐμὲ περὶ ὑμῶν αὐτῶν ἐλέγετε κακῶς anzuschließen. Woher das störende Einschiebsel stammt, ist nach dem Obigen leicht gesagt. Ein Abschreiber, der in der Recapitulation eine Inhaltsangabe auch des zweiten Haupttheils vermisste, schrieb die Worte an den Rand; von da sind sie an ganz unpassender Stelle in den Text gekommen. Streichen wir sie, so ist der Gedankenzusammenhang klar und untadelig. Der Sprecher knupft an die Recapitulation noch eine kurze Betrachtung über seine eigene Kurzsichtigkeit. Er hätte schon damals, meint er, als die Genessen sich gegenseitig bei ihm verleumdeten, schließen müssen, dass sie mit ihm nicht anders verfahren würden, er hätte erkennen müssen, dass ihm das bevorstand oder dass er nach Gebühr das erlitt, was ihm nachher wirklich passirte (§ 16: ὀφειλόμενόν μοι ταῦτα παθείν). Er fragt sich, warum er diesen Schluss nicht gezogen hat (xarà τί δη . . .). Die Antwort ist: "εΰηθές τι ἔπαθον", d. h. "ich bildete mir etwas recht Einfältiges ein". Das ist ironisch zu verstehen; der folgende Satz giebt die Erklärung; er glaubte der Vertrauensmann aller zu sein, weil sie sämmtlich ihre gegenseitigen Verleumdungen als Depositum ihm anvertrauten; aus diesem Grunde hoffte er für seine Person unangetastet zu bleiben.

Der Epilog ist im ganzen correct überliefert. Nachdem der Sprecher seinen Austritt erklärt hat, setzt er auseinander: 1) dass ihm ein Nachtheil irgend welcher Art aus diesem Schritte nicht erwachsen kann (§ 18 οὖχ οἶδ' ὅ τι ζημιωθήσομαι — § 19 με μόνον κακῶς λέγετε); 2) dass der Verein nach seinem Austritt seiner sicheren Auflösung entgegengeht (§ 19 — κακῶς ἐψεῖ); 3) dass er selbst von dem Austritt Vortheil hat. Der zweite Abschnitt bedarf einer Erläuterung. Er beginnt mit den Worten § 19: "τὸ μὲν οὖν ἐμὸν οὖν ἐμποδών ὑμῖν ἔσται". Es ist hier nicht gleich zu Anfang gesagt, woran der Sprecher den Genossen fernerhin nicht hinderlich sein will¹); die Erklärung folgt

<sup>1)</sup> Vgl. zu § 14: ζητούντας πρόφασιν.

aber sofort nach in dem unmittelbar sich anschließenden Satze: ητοιούτον γάρ πρὸς ύμᾶς αὐτοὺς πείσεσθε". Er will ihnen nicht hinderlich sein, das zu erleiden, was ihnen, wie er jetzt ausführt, bevorsteht; τοιούτον weist auf den Satz: ἐπειδάν ὑμίν έγω μη ξυνώ, πρὸς ύμᾶς αὐτοὺς τρέψεσθε . . . hin; das ist es, was die Genossen erleiden werden 1); eben darum ist auch dieser Satz nicht durch eine Conjunction mit dem vorhergehenden verbunden<sup>2</sup>); er giebt den Inhalt von τοιοῦτον an; die Worte , έπειδή πεο ύμιν έθος έστιν ένα των ξυνόντων άει κακώς Léyeur xai moielv sind als Parenthese zu fassen. Bemerkenswerth ist dabei außer der Unbeholfenheit der Construction die Inconsequenz, die der Sprecher sich zu Schulden kommen lässt. seinen früheren Ausführungen verleumdeten die Genossen nicht, wie hier gesagt wird, immer nur einen aus der Gesellschaft (§ 19 με μόνον; ενα των ξυνόντων); sie verleumdeten sich nach § 16 und 17 einer den andern ohne Ausnahme. Der Zweck der Variation an unserer Stelle liegt klar zu Tage. Der Knalleffect: . δ είς δ λειπόμενος αὐτὸς αὑτὸν κακῶς ἐρεῖ " musste gewonnen werden, das machte den Widerspruch nöthig.

Der Schlusssatz (κεφδανῶ δὲ...) bietet nur einen scheinbaren Anstoſs; die alte Uebersetzung "illud interea mihi lucro apponam, quod primus a vobis seiunctus minimum mali a vobis feram" giebt den Sinn vollkommen richtig wieder; die Uebrigen, die noch länger in dem Verein bleiben, werden auch noch länger die gegenseitige schlechte Behandlung zu ertragen haben. Gleiniger verbindet πρῶτον μέν mit πείσεσθε und vermisst dann ein zweites Glied mit ἔπειτα δέ; das Wörtchen ἐλάχιστα beweist, dass er im Unrecht ist. Der Sprecher konnte gar nicht sagen: "ὑμῶν ἀπαλλαγεὶς ἐλάχιστα κακῶς ὑφ՝ ὑμῶν πείσομαι"; er sagt selbst: πτῶν δὲ μὴ χρωμένων οὐδένα πώποτε"; nach seinem Austritt konnten die Genossen ihn — nicht in geringem Grade, sondern —

<sup>3)</sup> Bisher war er ihnen daran hinderlich gewesen, weil sie immer nur Einen zur Zeit schlecht behandelten. Er musste erst seinen Austritt erklären, ehe der Nächste an die Reihe kommen konnte.

<sup>2)</sup> Ich verbessere danach auch § 14: ὁ δὲ τοσοῦτον ὑπερεῖδε τὸ δι' ἐμέ· πολλοῦ γ ε δεῖν ἔφη... Die überlieferte Lesung πολλοῦ γ ὰ ρ δεῖν ἔφη... ist nicht zu verstehen, weil das demonstrative τοσοῦτον auch in späterer Zeit schwerlich die Bedeutung "ganz und gar" erlangen konnte. Der classische Sprachgebrauch würde ὅστε erfordern.

und σκαιός (§ 5) sind nur bei Späteren und Dichtern im Gebrauch; — die zehnte Rede, in der sich diese Wörter ebenfalls finden, rührt ebenso wenig wie die achte von Lysias her¹) —; von πολύφιλος (§ 7) gilt dasselbe; auch πλουτοῦντας (§ 7) für πλουτοίους ist nicht prosaisch; ξυνθεωφεῖν (§ 5) — "mit anderen zu einem Feste reisen" kommt Ein Mal bei Aristophanes vor²); ὑπερευδοκιμεῖν (§ 7) ist überhaupt sonst nicht sicher belegt. Ich habe oben durch Vermuthung das späte τοιούτως (§ 4) gewonnen; ich glaube nicht fehl zu greisen, wenn ich für das verderbte πόλλφ πλείων in § 1³) das entlegene Wort πολυπείρων d. i. varius vermuthe. —

Geschwächte Bedeutung zeigen im Vergleich zu dem Gebrauch der classischen Zeit: οὐδὲν τιμήσειν (§ 1) - nihili aestimare; εξελέγχειν εζήτουν (§ 9) = ich würde zu überführen such en; περαίνοιτε πυνθανόμενοι (§ 8) - πυν-3άνοισ 3ε4). Die specifische Bedeutung der Composition ist verloren gegangen bei ἐπεξεγκαλῶ - ich mache - nicht nich mache noch dazu" — einen Vorwurf. Das feierliche τὸ ἐμόν für  $\partial \psi \omega$  ist alltäglich geworden (§ 19), wie sonst bei Plutarch; ἀφείλεσθαι ist § 16, wie sonst bei Scholiasten, ein landläufiges Wort für "gebühren" oder "bevorstehen"; die schweren Partikeln  $\ddot{\alpha}\rho\alpha$ ,  $\mu\dot{r}\nu$  und  $o\vec{v}\nu$  werden als gewöhnliche Uebergangsformeln gebraucht. Νομίζειν, έλευθέριος und ἀπόθετος haben ihre Bedeutung erweitert: φίλον ἐνομίζετε (§ 5) heist ihr hieltet, d. h. behandeltet mich als Freund's); έλευ θεριώτερον (§ 16) heisst nicht mehr liberalius, sondern liberius; ἀπόθετος, früher nur absolut - secretus gebraucht, ist § 17 relativ (- gesichert gegen) mit dem Genetiv construirt. Evartlov ist § 2 ( $=\pi\alpha\rho\dot{\alpha}$ ) von dem sinnlichen Gebiet auf das geistige übertragen; σόφισμα (§ 8

¹) Harpokration citirt sie mehrfach mit dem Zusatz κεὶ γνήσιος"; ich halte dies Urtheil gegen Blass Att. Beredts. I S. 61i ff. u. A. für wohlbegründet.

Stephan, thes.: Aristoph, vesp. 1187 'Ως ξυνεθεώφεις 'Ανδφοκλεί καὶ Κλισθένει.

<sup>3)</sup> s. o. z. d. St.

<sup>4)</sup> Lys. XIX 8 ist nicht zu vergleichen; hier steht περαίνειν in seiner alten Bedeutung "zu Ende bringen". Analog ist die classische Verbindung des Particips mit τυγχάνω.

 <sup>5)</sup> Cf. θεὸν νομίζειν — deum colere. Φανερῶς im Gegensatz zu λάθρα
 — "vor den Leuten" hat schon Plato.

nicht — sapientia, sondern — Sophisma), und  $\varphi$ iloso $\varphi$ e $\tilde{\iota}$  $\tilde{\iota}$  $\tilde{\iota}$ 0 (§ 11 nicht — nachdenken, sondern — disputiren) sind Kunstausdrücke geworden;  $\pi\alpha\vartheta$ e $\tilde{\iota}$  $\tilde{\iota}$ 0 hat § 17 ( $\epsilon\tilde{\upsilon}$  $\eta\vartheta$ é $\varsigma$  $\tau\iota$  $\epsilon$  $\tilde{\iota}$ 2  $\tau$ 2  $\tau$ 3 wie bei den Stoikern die Bedeutung opinari.

Zu den grammatischen Eigenthümlichkeiten rechne ich den ausgedehnten Gebrauch des Imperfectums (§ 5 ἐποιεῖτε) und die Verwendung des Partic. Praes. ἀπαγγελλομένοις (§ 12) als Partic. Impf. mit dem Sinn des Perf.

Auch der seltene Gebrauch des Inf. Praes. als Inf. Imperf. ist nicht unvertreten (§ 5 ξυνθεωρείν), ebenso wenig der in der guten Prosa überaus seltene, erst bei Späteren, wie dem Verfasser der zehnten (pseudo)lysianischen Rede, überwuchernde Gebrauch des Accusativs bei ἀκούειν (§ 17 μηδέν ἀκοῦσαι κακόν). Medium πορίζεσθαι hat (§ 3), wie bei Polybius zuerst, die Bedeutung des Activs - "vorbringen"; τυγχάνω wird wie bei Plutarch mit dem Infinitiv construirt (§ 13 Κλειτοδίκου δεηθείς ἐπιλέγειν οὖκ ἔτυχον), und hier noch dazu mit einem Infinitiv, der die Thätigkeit eines fremden Subjectes bezeichnet. verbium πρώτον (\$ 20) wird gebraucht, wo sonst nur das adjectivische πρῶτος erlaubt war; τὸ τελευταῖον hat nicht nur seine ursprüngliche Bedeutung "das letzte Mal" bewahrt (§ 5 καὶ τὸ τελευταΐον - auch das letzte Mal), es heisst auch zuletzt (§ 19 τὸ δὲ τελευταῖον). Καὶ ταῦτα, früher nur zur Anknüpfung untergeordneter Theile des Satzes, eines Particips oder Infinitivs, geeignet, ist mit seiner Bedeutung "und noch dazu" erstarrt; es steht § 14 (καὶ ταῦτα προσάγοντος ἐμοῦ πρόθυμος ὁ Θρασύ- $\mu \alpha \chi o \zeta$   $\tilde{\eta} \nu$  εξελέγχεσ  $\theta \alpha \iota$  — Th. war noch dazu auf meine Aufforderung bereit) an der Spitze eines selbständigen Satzes. Relativadverbium διότι ist, wie bei den Späteren, als Conjunction - ὅτι gebraucht (§ 17); ὅταν ist (§ 2), wie bei Aristoteles (durch die Mittelstuse si quidem) zur Causalpartikel (hier mit dem Indicativ?) geworden; und  $\mu \dot{\epsilon} \nu$  endlich ist in seiner alten homerischen Bedeutung wiedererstanden. Kein  $\delta \epsilon$  braucht ihm Halt zu geben; es ist die alte Bekräftigungspartikel, die in der Verbindung μέν  $o\vec{v}$  so gut wie § 5 (oltives  $\mu \hat{\epsilon} v \dots$ ) und § 20 ( $\pi \rho \tilde{\omega} \tau o v \mu \hat{\epsilon} v \dots$ ) vorliegt.

Ich glaube, diese Blumenlese genügt, um bei der vorliegenden Rede jeden Gedanken nicht nur an Lysias, sondern an die classische Zeit überhaupt zu verscheuchen<sup>1</sup>); sie ist ein Machwerk aus ganz junger Zeit, ein Product aus der Officin eines Rhetors.

Eigenthümlichkeiten des Stils weisen ebendahin; der innere Gehalt wird durch äußere Mittel ersetzt. Der Ausdruck ist mager. zum Theil steril; dieselben Wörter werden zweimal und dreimal nacheinander gebraucht (§ 14: κακῶς λέγειν, κακῶς λέγοι, κακῶς εἰρηκέναι); derselbe Gedanke wird ohne Nüance oft mit wenig veränderten Worten wiederholt (§ 3 της άμαφτίας = οίς έξημάρτηκε; κάκείνος επήγγειλε - εμού δεηθείς. § 6 πρός δν οὐδὲ ἀπειπεῖν καλὸν ήγεῖσθε überflüssig nach καὶ ταῦτα φανερῶς ἀπειπόντας ὁμιλίαν). Daneben nimmt das Haschen nach äußerem Effect sich wunderlich aus. Die gekunstelte Stellung der Worte, der unmässige Gebrauch der rhetorischen Frage und die zahllosen Antithesen bringen ein Zerrbild zu Stande, wie es nur von einem Rhetor geschaffen werden konnte. Ich führe als Beispiele verschrobener Wortstellung auf: § 1 περὶ ὧν εἰπεῖν ξβουλόμην πάλαι; § 9 σημεία ταῦτα μὲν ξχείνων ξστίν, έχεινα δε τούτων ίχανά; § 12 χαὶ ταῦτα τί με δει φανερώτερον εξελέγχειν έτι; § 14 είρηκέναι Διόδωρον κακώς. An allen vier Stellen ist ein ganz bedeutungsloses Wort nur des Tonfalls wegen ans Ende gestellt. Noch ärger ist § 2 , επὸ τούτων άδικείσθαι πρότερον"; hier muss ein sinnloses Flickwort  $(\pi \rho \acute{o} \tau \epsilon \rho o \nu - \mu \eta \dot{o} \dot{\epsilon} \nu \dot{\alpha} \dot{\sigma} \iota \kappa \tilde{\omega} \nu \tau o \dot{\nu} \tau o \nu c)$  zur Abrundung dienen. Die rhetorische Frage ist nicht weniger als sechs Mal vertreten; an

<sup>1)</sup> Geht man nur darauf aus zu beweisen, dass Lysias im besonderen der Verfasser nicht sein kann, so kommt noch eine andere Gruppe von Stellen hinzu. Die Rede zeigt Eigenthümlichkeiten, die sonst zwar nicht der classischen Zeit überhaupt, wohl aber der Zeit des Lysias noch fremd sind. Das Adverbium raya steht § 3 mit der geschwächten, bei Demosthenes häufigen Bedeutung "etwa, vielleicht", προσάγεω § 14 mit der ebenfalls erst Demosthenischen Bedeutung incitare; καὶ ταῦτα (§ 3) hat wie bei Demosthenes den Infinitiv und nicht das Participium nach sich; zairos ist § 1 nicht mehr das einwersende quamquam, es ist zu einer schwächeren Adversativpartikel (= aber freilich) herabgesunken. Solche Stellen lassen sich nicht mit der einfachen Frage von der Hand weisen, warum denn nicht Lysias auch einmal wie Demosthenes sollte gesprochen haben können. Es stehen sich nicht zwei Schriftsteller mit ihren besonderen Eigenthümlichkeiten, es stehen zwei Zeitalter mit ihrer verschiedenen Sprache einander gegenüber; der Process der Schwächung musste erst von der Sprache vollzogen sein, ehe er bei einem einzelnen Schriftsteller zum Vorschein kommen konnte.

drei Stellen wird sie als negative Behauptung mit γάφ begründet, einmal schließt sie sogar (in demselben Sinn) einen Haupttheil ab (§ 12 ἄφά γε ταῦτα ξυμβαίνει τοῖς ἀπαγγελλομένοις; ὁ γὰφ αὐτὸς...; § 13 ἤδη ποτ ἐκεῖνος...; οὐ γὰφ δὴ παφῆν τούτοις. § 9 νῦν δέ; (sic) ξυμβαίνει γὰφ.... § 13 ἔπειτα κέφδος ἦν αὐτῷ...; § 7 πόθεν ᾶν οὖν... § 18 πότεφον γὰφ...). Künsteleien sind: § 2 τοὺς δοχοῦντας εἶναι φίλους ἀδικοῦντας εὐφίσκω, § 9 ταῦτα μὲν ἐκείνων ἐστίν, ἐκεῖνα δὲ τούτων, § 11 οὐκ ἀντέλεγον ἀλλ' ἀντέπραττον. Die gewöhnliche Antithese bietet fast jeder Satz, und gerade diese Eigenthumlichkeit fällt am meisten in die Augen. Sie würde in der That für sich allein entscheidend sein. Dass Lysias Figuren nicht durchaus vermeidet, kann Niemand bestreiten; aber er gebraucht sie mit Maß; das Uebermaß ist es, was den Rhetor verräth.

Die grob sophistische Beweisführung mit ihren maßlosen Uebertreibungen spricht nicht weniger deutlich. Rabulistisch ist zwar auch die Beredsamkeit der classischen Zeit; der Unterschied ist nichts desto weniger mit Händen zu greifen. Man bringe aus einem Redner einen so kindischen Satz wie § 4: καὶ γὰρ ἄν ἀπολύοιμι τῆς αἰτίας ὑμᾶς, εἴπερ ὑμῖν ταὐτὰ λέγοιμι περὶ ἐμαυτοῦ, und der Grund ist gestrichen.

In welchem Kreise der Verfasser sich tummelt, zeigt § 8 (κἀντεῦθεν σόφισμα καλὸν εἶναι) und § 11 (καὶ ἐγὼ μὲν ιμην φιλοσοφοῦντας αὐτοὺς περὶ τοῦ πράγματος ἀντιλέγειν τὸν ἐναντίον λόγον). Auf so etwas kommt kein gewöhnlicher Mensch; nur wer beständig die Lust der Rhetorenschule athmet, wem Sophismen und Scheindisputationen zur täglichen Nahrung dienen, kann auf solche verzwickte Gedanken verfallen.

Und nun gar das ganze Sujet. Die Rede ist eine Gelegenheitsrede, gehalten, als zufällig der Sprecher inmitten der Genossen mit bestimmten Leuten zusammentraf, bei denen er von jenen verleumdet war. Für einen solchen Zweck eine Rede sich schreiben zu lassen, sie Tage oder Wochen lang mit sich herumzutragen, neue Beleidigungen inzwischen einzustecken und abzuwarten, bis die günstige Gelegenheit kommt: das ist denn doch ein Gedanke, der durch seine Naivetät die Sophismen des Sprechers noch weit übertrifft.

Der Fall ist klärlich fingirt. Die Rede ist damit als μελέτη

erkannt und zwar als μελέτη aus ganz junger Zeit. Eine böswillige Falschung liegt, meine ich, nicht vor; dazu ist das Ganze zu roh; auch würde der Verfasser in diesem Fall nicht selbst durch die Wahl der Namen für die austretenden Personen seine Erfindung verrathen haben. Das thut er aber ganz offenbar. Die Namen der Genossen Autokrates, Euryptolemos und Hegemachos deuten symbolisch auf Zank und Streit; Thrasymachos heißt der kampfesmuthige Freund des Sprechers, der sich erbietet, den Genossen desselben offen Rede und Antwort zu stehen; Menophilos ist der Angeber (von μηνύω!); Kleitodikos "der in Rechtshändeln berühmte" ist der erwählte Rechtsbeistand des Sprechers. schließt den Gedanken an Fälschung aus. Die Rede ist als µελέτη, vielleicht als Musterbeispiel, von einem Rhetor verfasst und dann als solches von einem Schüler zu den sonst meist studirten Lysianischen Reden gestellt.

Berlin.

H. BUERMANN.

## ZU STRABO.

Die vor einiger Zeit in den Zeitungen aufgetauchte Nachricht, dass im Basilianerkloster zu Grottaferrata ein codex rescriptus des Strabo gefunden sei, hat mit Recht nicht geringes Außehn erregt. Indessen waren die darauf bezüglichen Mittheilungen so dürftig. zum Theil so unklar, dass man hie und da sogar an der Wahrheit des Fundes gezweifelt hat. Indessen liefs darüber schon die erste aussührlichere Notiz in der Voce della verità keinen Zweisel übrig, jedoch war auch sie im höchsten Grade unvollständig. Auf weitere in Folge davon nach Rom gerichtete Anfragen kam die Antwort, es wurde demnächst eine Denkschrift von dem Padre Scozza, der den Codex gefunden, erscheinen. Diese ist nun erschienen und mir durch die Freundlichkeit des Herrn Dr. Henzen in Rom zugegangen. Da es nicht wahrscheinlich ist, dass dieselbe in Deutschland sehr bekannt werden wird (es scheint mir sogar zweifelhaft, dass sie in den Buchhandel gekommen) und die Sache doch von nicht geringem Interesse ist, erlaube ich mir das Wesentliche ihres Inhalts im Folgenden zu berichten, und einige weitere Bemerkungen daran zu knüpfen.

Die Schrift führt den Titel: Dell' antico codice della Geografia di Strabone, scoperto nei palimpsesti della badia di Grottaferrata, memoria di Giuseppe Scozza, monaco Basiliano. (20 S. 8) Sie ist dem berühmten Astronomen Angelo Secchi gewidmet und scheint vornehmlich dazu bestimmt gewesen zu sein, um von Seiten "del clero d'Italia" als eine "novità singolare" dem geographischen Congress in Paris vorgelegt zu werden. Hinzugefügt ist ein photographisches Facsimile eines Blattes des Codex in der Größe eines kleinen Quartblattes, und am Ende in Uncialtypen zwei Blätter, von denen das erste die Ueberschrift σεράβωνος Φ. und den Anfang des

neunten Buches bis — τῶν Ἐπιχνημιδίων Λοκρῶν ὥστε enthält, und ein größeres mit drei Columnen von je 38 Zeilen zu 12—15 Buchstaben, in welchen allerdings mit mehreren mehr oder weniger starken Lücken eine Stelle aus dem achten Buche vom Cap. IV 4 § 10 (Cas. 362) Πλεονάκις δ' ἐπολέμησαν κτλ. — Cap. V in. (Cas. 363) bis zu den Worten καθ' ὃν ἡ Μεσσηνία ἐστίν — wiedergegeben ist. Diese Beigaben sind unzweifelhaft das Schätzbarste an der ganzen Publication.

Was nun zuerst das photographische Facsimile betrifft, so zeigt es freilich den Codex in einem traurigen Zustande. allein sind mehrere Löcher darin, sondern das Blatt ist so verschaht und verschmutzt, dass selbst von der letzten Schrift, die einen sauber geschriebenen Abschnitt des griechischen Textes des Leviticus enthalt (etwa aus dem 12. oder 13. sec.) vieles nicht gelesen werden kann. Von einer zweiten nach Scozza derunter befindlichen Schrift habe ich auf diesem Blatt nichts erkennen können. Dagegen tritt die erste in Uncialen ausgeführte, also die strabonische, deutlich hervor, doch nicht so, dass es mir gelungen ware, auch mit einem Vergrößerungsglase etwas Zusammenhängendes zu lesen. Was mit Reagenzien dabei auszurichten ist, weiß ich nicht. Za bemerken ist, dass die Uncialen durchweg etwas zur Rechten geneigt sind, und dass die in den angehängten Probeblättern gebrauchten Typen ihnen nicht entsprechen, wohl weil entsprechende nicht zur Disposition standen. Ueber die Bestimmung des Alters wage ich keine Aeusserung. Im Uebrigen ist in der Denkschrift nur bemerkt, dass die Blatter des alten Codex doppelt so groß als die des zuletzt geschriebenen gewesen seien; sie seien in zwei Hälften geschnitten und überdies am Rande beschnitten; ursprünglich seien sie 24 Centimeter hoch und 28 breit gewesen. Eine weitere Bemerkung, die sich noch findet, dass die gefundenen Blätter sich in einem Convolut von Resten verschiedener Handschriften befanden, welches die Nummer XCVI trägt, und eine Masse von 24 Centimeter Höhe und 14 Centimeter Breite bildete, lasst viel an Klarheit zu wünschen übrig. Man hätte im Gegentheil wohl erwarten können, dass wenigstens die Zahl der Diater, welche Strabonisches enthalten, angegeben wäre, was keinesfalls zu schwierig war zu constatiren.

Der übrige Inhalt der Schrift ist, milde ausgedrückt, von keinem Werth, und es lohnt die Mühe nicht darauf einzugehen.

Der Hauptzweck derselben ist, den heben Werth des Fundes möglichst herauszustreichen. Von dem Werth und dem Verhaltniss der Handschriften des Strabo jedoch, von denen darin auch die Rede ist, hat der Verfasser auch nicht die entfernteste Ahnung. Das hat an sich zunächst weiter keine Bedeutung; nur ein daraus fließender Irrthum, der auch manchen Andern in die Irre führen konnte, mag erwähnt werden. Um die große Bedeutung des Codex zu beweisen, wird nämlich angeführt, dass nach dem Ausspruch von Du Theil (in der großen französischen Uebersetzung) im neunten Buch des Strabo wenigstens 2000 unsichere Stellen seien; nicht anders sei es im achten Buche: "darum könne man wehl sagen, dass mit dem Palimpseste, der diese Bücher enthalte, ein 'halbverlernes Werk' entdeckt sei." Dass jene Ansicht von Du Theil durchaus falsch und unbegründet ist, wie ich in meiner Ausgabe (s. vol. I, LIII sqq.) nachgewiesen habe, weiß er nicht. Natürlich wäre es trotzdem überaus erwünscht, wenn für die sahlreichen Lücken, welche immerhin in diesen Büchern sich finden, durch die neue Handschrift Ergänzungen gewährt würden.

Zum Schluss wird es nun von Interesse sein, die mitgetheilten eben erwähnten Stücke etwas näher un betrachten, um daraus einen Schluss für den Werth des darin enthaltenen Textes zu ziehen. Wir theilen das erste Stück, den Anfang des neunten Buches, danach vollständig mit. Es lautet: ποριωθουχόσι δε την πελοπόννησον πρώτον (sic) έφαμεν καὶ ελαχίστην τῶν συντεθειοῶν (sic) την δλλάδα κερροννήσων (sic) ἐφεξής αν είη τὰς συνεχείς ἐπελθεῖν. ην δὲ δευσέρα μεν ή προστεθείσα (sic) τῆ πελοποννήσω τὴν μεγαρίδα. τρίτην (sic) δὴ ταύτην (sic) προςλαμβάνουσιν (sic) τὴν ἄττικὴν καὶ τὴν βοιωτίαν καὶ τῆς Φωκίδος τι μέρος καὶ τῶν ἐπικνημιδίων κοκρῶν ὥςε....

Man hat Mühe zu glauben, dass das Mitgetheilte wirklich auf richtiger Lesung beruhe; ist es der Fall, so ist der vielgerühmte Text des Codex über alle Maße fehlerhaft. Zu bedauern ist, dass die mitgetheilte Stelle mit wore abbricht, weil unmittelbar danach in unsern Texten sich Lücken finden, deren Ausfüllung sehr erwünscht wäre. Uebrigens geht aus dem noch mitgetheilten letzten Worte hervor, dass der Codex die Worte wore Koorv Stwy bereits an dieser Stelle hatte, die hier in keinem Falle richtig sind.

Von dem längern Stück aus dem achten Buche führe ich nur die Abweichungen von dem in meiner Ausgabe gegebenen Texte Dieser Abschnitt ist nach vielen Seiten hin sehr lehrreich: zunächst fallen wiederum eine nicht geringe Zahl handgreiflicher Fehler in die Augen wie 154, 10. 12. 13. 14; 155, 4; 156, 1. Ferner ist bemerkenswerth, dass die auf S. 154, 11 in allen Handschriften befindliche, aber falsche Lesart nations sich auch hier findet. Dass Strabo so nicht geschrieben haben konnte, habe ich in der betreffenden Note nachgewiesen, die vielleicht sogar den P. Scozza überzeugt haben würde, wenn nicht durch einen unglücklichen Druckfehler als entscheidende Stelle p. 555 (Cas.) anstatt 355 angeführt wäre, ein Druckfehler, der aus dem Zusammenhange für einen aufmerksamen Leser und Kenner des Strabo unschwer zu entdecken war. Es ist ohne Zweisel, wie ich vermuthete, 'Αρχάδας zu lesen, was Meineke auch ohne Weiteres in den Text aufgenommen hat. Die von Scozza geführte Vertheidigung der handschriftlichen Lesart ist, da er die obige Stelle nicht kannte, werthlos. Weiter ist zu bemerken, dass die auf S. 155, 1 nach Λακεδαιμονίοις offenbar vorhandene, aber in keiner der bisher bekannten Handschriften angedeutete Lücke, auch hier weder ausgefüllt noch auch angedeutet ist.

Als dem Codex eigenthümlich ist hervorzuheben die Lesart  $\pi\varrho o \dots \tau a\tau \tau \dots \pi a\varrho'$  å $\vartheta \eta \nu a\ell \omega \nu$  (S. 155, 10) und das  $\dots v$  vor  $\tau o\tilde{v}$  (ebenda Z. 11), mit denen schwer etwas anzufangen ist, falls nicht v als der Rest eines fehlerhaft wiederholten  $\tau o\tilde{v}$  angesehen werden kann, was dem Charakter der Handschrift nicht gerade widersprechen würde; endlich das Z. 12 hinzugefügte

..  $\lambda \epsilon \omega \varsigma$ , was naturlich in  $\tau \epsilon \lambda \epsilon \omega \varsigma$  zu ergänzen ist: das von P. Scozza in Parenthese und mit Fragezeichen davor gesetzte  $\pi \alpha \nu \tau \epsilon$  zeigt nur, wie gering seine Bekanntschaft mit dem Griechischen ist.

Was nun die Schlüsse betrifft, die sich aus dem Obigen über den Charakter des in Rede stehenden Codex im Allgemeinen ziehen lassen, so möchten es etwa folgende sein: 1) dass er allen andern Handschriften gemeinsame Verderbnisse bereits theilt (s. VIII S. 154, 11; 156, 1. IX S. 211, 13), diese also in eine sehr frühe Zeit zurückgehen; 2) dass der Schreiber desselben ein sehr unwissender oder unachtsamer Mensch gewesen sein muss, woraus sich allein die große Zahl der ganz verkehrten und sinnlosen Lesarten, welche sich darin finden, erklären lässt; dass endlich 3) manches Eigenthümliche, vielleicht Richtige, wie τελέως (S. 155, 12) sich darin findet. Hienach wird sich darüber, ob der Fund überhaupt einen wesentlichen Werth hat, vornehmlich danach entscheiden, ob die zahlreichen Lücken des achten und neunten Buches durch ihn ausgefüllt, und der in allen übrigen Handschriften fehlende Schluss des siebenten Buches erganzt wird. Freilich wird dringend zu wunschen sein, dass die Behandlung und Ausbeutung der Handschrift geschicktern Händen, als die des P. Scozza sind, anvertraut werde.

Ueber zwei kritische Versuche, welche seine Schrift noch enthält, in Bezug auf VIII 5, 2, wo er eine angebliche, jedenfalls ganz verkehrte Conjectur in einer dort befindlichen Zahlenangabe, und auf IX 1,1, wo er die Uebersetzer des Strabo über die von ihnen, wie er meint, falsch gefasste Bedeutung von ελαχίστην belehrt, verlohnt es sich nicht ein Wort zu verlieren, da sie auf völliger Unkenntniss beruhen.

Halle.

G. KRAMER.

## MISCELLEN.

### ZU CICERO.

1. Ciceros Brief ad fam. VI 5 ist an A. Caecina gerichtet, der den Caesar während des Bürgerkrieges in einem liber criminosistimus (Suet. Caes. 75) heftig angegriffen hatte und sich nun, von Caesar Verzeihung hoffend, in Sicilien aufhielt. trösten, schreibt Cicero: ad eam spem, quam de omnibus habemus, ascedit ea, quam extra ordinem de te ipso habemus, non solum propter dignitatem et virtutem tuam - haec enim ornamenta sunt tibi etium cum aliis communia -, sed propter [soweit hat Madvig die handschriftliche Ueberlieferung unzweifelhaft richtig verbessert eximina ingenium summamque virtutem, cui mehercules hic, in cuius potestate sumus, multum tribuit. Dass Cicero nicht zum zweiten Male virtutem geschrieben haben könne, bedarf keines Beweises. Die von Baiter in der annotatio critica zu dieser Stelle angeführten Verbesserungsvorschläge hat er mit Recht für ungenügend gehalten, da sie zum Verständniss des auf summamque virtutem Folgenden nicht ausreichen. Um dies zu erreichen, müssen zwei Worte, deren Ueberreste sich, wie ich glaube, in jenem virtutem erhalten haben, statt dessen wiederhergestellt werden: div in a tionis artem. Es braucht kaum daran erinnert zu werden, dass A. Caecina aus Volaterrae in der That der bei den Etruskern geübten Weissagung sehr ergeben gewesen ist (Cicero schreibt ihm ad fam. VI 6, 3: si te ratio quaedam mira Tuscae disciplinae, quam a patre acceperas, non fefellit u. s. w., cf. § 7) und sogar ein Buch darüber geschrieben hat ("de Etrusca disciplina" vgl. Plinius in den romischen Quellen zum zweiten Buche der Naturgeschichte); und vermuthlich deshalb, weil alle Weissagung der Etrusker in das Gebiet der divinatio artificiosa (Cic. de div. II 11, 26) gehört, schreibt Cicero: divinationis artem. Nicht minder bekannt ist, dass auch Caesar dem Weissagungsglauben nicht unzugänglich war, wenn auch vielleicht hauptsächlich aus Rucksicht auf Aberglauben und geheiligte Institutionen seines Volkes; und wenn Cicero im Verfolg unserer Stelle dem Caecina versichert: itaque ne punctum quidem temporis in ista fortuna fuisses, nisi eo ipso bono tuo, quo delectatur, se violatum putasset -, so wird dies so zu verstehen sein, dass Caecina sich in jenem liber criminosissimus Voraussagungen erlaubte, die für Caesar keineswegs schmeichelhaft eder sonst erfreulich waren, die er aber unbeachtet gelassen hätte, wenn er ein Verächter der Weissagung gewesen wäre. - Hinsichtlich des Ausdruckes bemerke ich noch, dass ich mich für divinationis artem und nicht für divinandi artem deshalb entschied, weil sich mir in dem ersten T des überlieferten virtutem das T aus divinationis erhalten zu haben schien, und weil Cicero de nat. deor. II 66, 166 schreibt: multa ostentis, multa extis admonemur multisque rebus diis, quas diuturnus usus ita notavit, ut artem divinationis efficeret.

- 2. De fin. III 9, 31 behauptet Cicero: sunt perabsurdi et ii, qui cum scientia vivere ultimum bonorum, et qui nullam rerum differentiam esse dixerunt his singulis copiose responderi solet, sed quae perspicua sunt, longa esse non debent. quid autem apertius, quam [dies die handschriftliche Ueberlieferung] si selectio nulla sit ab iis rebus, quae contra naturam sint, earum rerum, quae sunt secundum naturam, tollatur omnis ea, quae quaeratur laudeturque prudentia? Madvig weist in der Anmerkung zu dieser Stelle mit Recht die Annahme eines Anakoluthes ab, ebenso die Vorschläge: quam quod oder quam ut oder quam, si— naturam, ut tollatur zu schreiben und stimmt in der zweiten Ausgabe Ussing bei, welcher vermuthet, Cicero habe geschrieben: Quid autem apertius? Nam si u. s. w. Noch leichter erklärt sich das handschriftliche: quam und der Conjunctivus in tollatur, wenn man annimmt, es habe ursprünglich geheißen: Quid autem apertius, cum [quom], si u. s. w.
- 3. De fin. V 31, 93 weist Cicero darauf hin, dass selbst nach epicureischer Ansicht im Leben des Weisen, Tugendreichen das Böse vom Guten überwogen werde, und fährt nach den besten Handschriften folgendermaßen fort: cum tantum igitur in virtute

- ponant ii, qui fatentur, se virtutis causa, nisi ea voluptate maceret, ne manum quidem versuros fuisse, quid facere nos oportet u. s. w. Das Richtige ist wohl: nisi ea voluptatem augeret. Dies ist wenigstens von der Ueberlieferung der Handschriften nur sehr wenig verschieden und thut dem hier geforderten Sinne durchaus Genüge.
- 4. De divin. I 15, 28 liest man: Quod autem scriptum habetis [nämlich die römischen Augurn], avi [so seit Turnebus statt aut, welches die besten Handschriften haben] tripudium fieri, si ex a quid in solidum ceciderit, hoc quoque, quod dixi coactum, tripudium solistimum dicitis. Der Satz: quod dixi coactum - bezieht sich auf die vorangehenden Worte, welche lauten: ille [Deiotarus] miki videtur igitur vere augurari: nam nostri quidem magistratus auspiciis utuntur coactis; necesse est enim offa obiecta cadere frustum ex pulli ore. Das quoque davor aber ist nicht zu verstehen. Es könnte damit nur bezeichnet sein, dass außer demjenigen tripudium, welches Quintus soeben beurtheilt und coactum genannt hat, die römischen Augurn auch noch ein anderes solistimum nannten, dessen Erwähnung vorausgegangen sein müsste. Dies ist nun keineswegs der Fall; Cicero kann also nicht quoque geschrieben haben, und man wird nicht fehlgehen, wenn man statt quoque quod einsetzt: quod equidem. War die Endung em abgekürzt geschrieben, dann undeutlich geworden oder verschwunden, so lag es nahe, das übrig bleibende sinnlose quodequid in quoque quod zu ändern. Die Stelle lautet also jetzt: hoc, quod equidem dissi coactum, tripudium solistimum dicitis.
- 5. Tusc. V 31, 87 haben die Handschristen: Sequetur igitur bonorum ratione vel ad supplicium beata vita virtutem cumque ea descendet in taurum Aristotele, Xenocrate, Speusippo, Polemone auctoribus nec eam minimis blandimentis corrupta deseret. Für bonorum hat Victorius horum hergestellt, womit die Peripatetiker gemeint sind. Für das unhaltbare minimis blandimentis corrupta hat Bentley minis aut blandimentis corrupta vorgeschlagen. Das Zeugma könnte man sich vielleicht gefallen lassen; dass aber Cicero, nachdem er das Beharren des Weisen in der Tugend selbst beim höchsten Schmerze soeben mit rednerischer Fülle und Anschaulichkeit geschildert hat (sequetur vel ad supplicium beata vita virtutem cumque ea descendet in taurum), denselben Gedanken noch einmal negativ und zwar so matt und dürstig ausgedrückt habe,

wie es nach Bentleys Vermuthung der Fall wäre (nec eam minis [territa] — deseret) oder dass er ihn gar mit einer so schlichten Erinnerung an das Gegentheil (blandimentis corrupta) durch ein blosses aut verbunden habe, ist nicht denkbar. Das Richtige wird sein: Nec eam nimiis blandimentis corrupta deseret.

Berlin.

TH. SCHICHE.

### ZU DICTYS.

Bekanntlich wird darüber gestritten, ob die der Vorrede zufolge von einem gewissen L. Septimius aus dem griechischen
Original des Dictys von Kreta übersetzte sogenannte Geschichte
des trojanischen Krieges nicht vielmehr ursprünglich lateinisch
abgefasst sei. Es liegt mir fern, diese Controverse zu erörtern;
ich möchte nur auf ein Moment aufmerksam machen, das dafür
in Betracht kommen dürfte, vielleicht aber bisher noch nicht in
Betracht gezogen worden ist.

Unter den von Jordanis oder vielmehr von seiner Vorlage, von Cassiodorius, für die Getica benutzten Quellen befindet sich auch die Schrift des Dictys, dem augenscheinlich die Geschichte des 'Kaisers von Moesien' Telephus im neunten Capitel entlehnt Dabei begegnen aber zwei Abweichungen in der abgeleiteten Darstellung von der des Originals, die Fehler des letzteren berichtigen oder Lucken ergänzen. Telephos Gemahlin Astyoche heist bei Dictys 2, 5 des Priamos Tochter, dagegen bei Jordanis des Priamos Schwester; die letztere Angabe kehrt wieder bei Quintus von Smyrna 6, 135, Servius zu Vergils ecl. 6, 72 und sonst; und nur so konnte die Fabel erzählen, da sie ja den Sohn des Telephos und der Astyoche Eurypylos zum Bräutigam der Tochter des Priamos Kassandra macht. Wenn dann weiter der Kampf des Telephos gegen die griechischen Helden Aias und Odysseus berichtet wird, so lässt Jordanis jenen im Rebengelände mit dem Pferd stürzen und also von Achilles am Schenkel die Wunde empfangen: dum Aiacem infestus invadit Ulixemque persequitur, vitibus equo cadente ipse corruit Achillisque iaculo femur sauciatus diu mederi nequivit, genau wie Eustathios das Märchen erzählt: (zur Il. 1, 59): ὁ δὲ Τήλεφος . . . πέπονθε μὲν τραῦμα δεινον ύπο Αχιλλέως αμπέλου έλικι συμποδισθέντος αυτώ τοῦ ἵππου. Dictys 2, 3 stimmt fast wortlich: Telephus . . . infestus

aciem invadit atque...cum obstinate Uliwem inter vineas quae a loco adiunctae erant insequeretur, praepeditus trunco vitis ruit id ubi Achilles procul animadvertit, telum iaculatus femur sinistrus regi transfigit; aber von dem Stürzen des Rosses weiß er nichts, und es scheint dieser Zug der älteren Erzählung fremd zu sein. Von Cassiodorius erfunden aber ist er nicht, da er in griechischen Fassungen wiederkehrt.

Sollte es hiedurch, besonders durch die erste Stelle, nicht wahrscheinlich werden, dass Cassiodor eine reinere Quelle benutzt hat als die uns vorliegende Schrift, das heißt deren griechisches Original? Die Uebereinstimmung im Wortlaut ist zwar ziemlich eng (z. B. Dictys 2, 4: Hercule genitus procerus corpore ac polleus viribus divinis patriis virtutibus propriam gloriam aequiparaverat; Jordanis: Telephus, Herculis filius . . . . . procerus quidem carpan, sed plus vigore terribilis, qui paternam fortitudinem propria untutibus aequans), aber doch nicht von der Art, dass die Aehnlich keit nicht auch durch die Gleichheit des griechischen Originals sich erklären ließe. — Dass Cassiodorius, wie den Dio und den Dexippos, so auch den griechischen Dictys benutzt hahen kann, wird keinen Widerspruch finden.

TH. M.

#### BERICHTIGUNG.

Indem ich soeben den Abdruck meines Artikels über Strabo erhalt, sehe ich zu meinem Bedauern, dass ich den Verfasser der italienischen Schrift und Auffinder des Palimpsestes stets Scozza genannt habe, wogegen er Cozza heißst. Jene Form des Namens hatte sich mir in unbegreiflicher Weise festgesetzt.

Halle.

G. KRAMER.

(November 1875)

## DER SEEBUND VON KALAURIA.

Die Amphiktyonie der sieben Städte um das Heiligthum von alauria ist ein Räthsel der griechischen Geschichte, mit dem man ch lange nicht eingehender beschäftigt hat. Die einzige Kunde, ie wir davon haben, beruht auf dem Verzeichniss der Bundesadte bei Strabon 374, das gewiss aus Ephoros entlehnt ist, von em wir aus derselben Stelle sehen, dass er sich mit jenem Heilignum ausführlicher beschäftigt hat. Die ganze Ueberlieferung blieb nbeachtet, bis vor sechszig Jahren plötzlich ein lebhafter Eifer ir die Alterthümer der hellenischen Städte und ihre Verbindungen rwachte. Die Preußische Akademie machte damals die Geschichte der mphiktyonien zum Gegenstande einer Preisaufgabe. Böckh sprach 1 der ersten Auflage seiner Staatshaushaltung (II 368) zuerst eine estimmte Ansicht über die Zeit des kalaurischen Seebundes aus. a, ich glaube nicht zu irren, wenn ich annehme, dass das Vereichniss der Städte bei Strabon, das in so denkwürdiger Weise igina und Orchomenos neben einander aufführt, eine Veranlassung ir ihn wurde, seinen jungen Freund Muller von den samothraischen Mysterien, in die er sich vertieft hatte, abzurufen und ihn uf die Alterthümer jener beiden Städte hinzuweisen, als auf ein ebiet, wo er seiner Neigung gemäß Sagenforschung mit Staatennd Stammgeschichte in fruchtbarer Weise verbinden könne. emselben Jahre mit der Staatshaushaltung (1817) erschienen Müllers eginetica, wo in Uebereinstimmung mit der von Böckh vorgetraenen Ansicht der kalaurische Seebund zuerst ausführlich behandelt vorden ist (p. 30-36); drei Jahre später Müllers Orchomenos, ir dessen maritime Bedeutung Strabo in jener Stelle den Haupteweis lieferte, und während dies Buch gedruckt wurde, las Buttnann seine Abhandlungen über die Minyer (Mythologus II 194 ff.), 25 Hermes X.

386 CURTIUS

der sonst sehr abweichende Ansichten aufstellte, aber in Sachen des kalaurischen Seebundes Müller und Böckh vollkommen beistimmte. So waren die verschollenen Reminiscenzen ältester Staatengeschichte plötzlich auf die Tagesordnung der deutschen Forschung gebracht und es schien, dass dieser Punkt durch gleichzeitige und übereinstimmende Bemühungen so bedeutender Gelehrten auch sogleich in das rechte Licht gestellt und soweit aufgeklärt sei, als es der Gegenstand gestattet. Es war aber ein Punkt von allgemeiner Bedeutung, weil es sich darum handelte, wie weit es möglich sei, Mythenzeit und Geschichte der Hollenen mit einander zu verbinden; es war eine Frage der Methode.

Seit jener Zeit hat man wohl Dies oder Jenes daran anders zu fassen gesucht, wie man in Wachsmuths Alterthumskunde und in Hermanns Staatsalterthümern nachlesen kann; in der Hauptsache ist man aber von der gegebenen Auffassung nicht abgegangen und man scheint das Räthselhafte, das bei derselben zurückblieb, gar nicht beachtet zu haben.

Am auffallendsten ist dies bei Grote. Er gehört zu denen, welche das mythische Hellas, das ανδρών ήρώων θείον γένος, von dem geschichtlichen so vollständig trennen, wie zwei ganz verschiedene Welten, durch eine Kluft geschieden, über welche keine Brücke führt und kein Faden gezogen werden darf. Er will ja die Ueberlieferung von Ilion und Theben eben so behandelt wissen, wie die Fubeln von Zeus' Kindheit und die Prometheussage (I 644). Dennoch sehen wir ihn hier auf den ihm vollständig fremden Standpunkt O. Müllers ohne Bedenken eingehen; er behandelt die Betheiligung der bootischen Minyer an dem peloponnesischen Staatenbunde als zweifellose Thatsache und benutzt dieselbe, um die mythische Herrlichkeit von Orchomenos und seinen Zusammenhang mit den Argonauten zu beleuchten (a fact which helpe to elucidate its legendary connection with Tolkos I 183). der treffliche Forscher, ohne sich, wie es scheint, des Widerspruchs bewusst zu werden, in welchen er mit sich selbst gerathen ist, hier dennoch Fäden gezogen, welche Mythus und Geschichte verbinden; er hat eine geschichtliche Ueberlieferung benutzt, um die Realität mythischer Vorgänge zu beweisen, und inmitten der epischen Sagenmasse, welche den ganzen Band 'Legendary Greece' anfullt. ragt diese Thatsache echter Geschichte wie ein nackter Fels aus dem Meere hervor.

Wenn man aber auch nicht auf dem Standpunkte von Grote steht, muss man doch Bedenken tragen, sich die von Böckh ausgesprochene und von Otfried Müller entwickelte Ansicht anzueignen. Müller findet in der Betheiligung von Orchomenos an dem Seebunde von Kalauria und in der Nichtbetheiligung von Troizen als einer Pelopidenstadt den Beweis dafür, dass der Städtebund einer Zeit angehöre, da das kadmeische Theben den Orchomeniern Zins zahlte und ihre Stadt ein solcher, zu Lande und zu Wasser machtiger Vorort in Mittelgriechenland war, dass bei dem Eindringen der Pelopiden in die südliche Halbinsel sich die bedrangten Insel- und Küstenstädte derselben mit Orchomenos in Verbindung setzten, um sich der Herrschaft des fremden Fürstengeschlechts zu erwehren. Während wir uns also sonst in Bezug auf hellenische Vorgeschichte darauf beschränken, dass wir bei den nur durch die Sage bekannten Fürstensitzen mit Hülfe von Topographie und Monumentenkunde nachzuweisen suchen, dass jener Sage eine reale Basis zu Grunde liege, wurden wir hier mit einem Stücke politischer Geschichte bis in die Zeiten des Königs Erginos von Orchomenos, des Vaters des Trophonios und Agamedes, hinaufsteigen, und wenn O. Müller mit seinem Satze: septem civitates circa Ergini et Thesei tempus societatem Amphictyonicam iunxerunt (Aegin. p. 35) vollen Ernst gemacht hätte, so hatte er diese Thatsache in der chronologischen Uebersicht der griechischen Geschichte weit voranstellen müssen, vor die Zeit der continentalen Wanderungen, als eine Thatsache derjenigen Periode, in welcher, um mit Thokydides (I 9) zu sprechen, das Uebergewicht der Pelopiden über die Perseiden noch nicht entschieden war.

Wie unwahrscheinlich diese Ansicht im Allgemeinen ist, braucht wohl nicht näher ausgeführt zu werden. Ich will daher nur zwei einzelne Punkte erwähnen, welche der Müllerschen Anschauung entgegenstehen. Erstens ist die Minyerstadt die einzige der sieben, welche vollkommen außerhalb des natürlichen Gebiets einer Amphiktyonie liegt, welche in Kalauria ihr Centrum hat, und wenn man überhaupt von einer geordneten Seemacht der Minyer reden kann, so gehen doch die Spuren, welche darauf führen, mehr nach Thessalien und nach dem euböischen Sunde hinüber, wo der orchomenische Kephisos seine Mündung hat, als nach dem saronischen Meere; nun aber sollen gar die Schiffe der Nauplieer

und der Prasieer am Gestade Lakoniens sich unter den Schutz der böotischen Minyer gestellt haben!

Zweitens war dem Gewährsmanne Strabons die Geschichte des Bundes so genau bekannt, dass er anzugeben wusste, wie diejenigen Bundesstädte, welche ihre Selbständigkeit verloren hatten, durch andere, an welche dieselbe übergegangen war, ersetzt wurden, Nauplia durch Argos, Prasiai durch Sparta. Von den anderen fünf Städten wird also vorausgesetzt, dass sie nach wie vor Mitglieder des Bundes blieben. Wie ist aber dies von Orchomenos vorauszusetzen, das nur als Ruine in die geschichtliche Zeit hineinragt und als böotische Landstadt, wenn auch trotzig, doch ohne dauernden Erfolg nach selbständiger Bedeutung ringt?

Aus diesen Gründen habe ich schon in meiner griechischen Geschichte (I<sup>4</sup> S. 89) einen lange gehegten Zweisel an der herkömmlichen, wenigstens nirgends in Frage gestellten oder bestrittenen Ansicht nicht unterdrücken können und ich halte es für meine Pflicht, wenigstens den Versuch zu wagen, für das abgerissene Stück peloponnesischer Geschichte, welches uns in dem Städteverzeichnisse vorliegt, eine andere Verwerthung in Vorschlag zu bringen.

Von den sieben Städtenamen hat Orchomenos allein ein Ethnikon als erklärenden Zusatz: δ Μινύειος.

Der Name Orchomenos ist als Orts- und Personenname mit den Minyern so vielfach und eng verwachsen, dass wir wohl überall eine Beziehung zu diesem Volksstamme voraussetzen dürfen. dem peloponnesischen ist auch die Namensform Έργομενός wie in Böotien bezeugt (Pinder und Friedlaender Beiträge zur älteren Münzkunde S. 182); das thessalisch-makedonische heißt auch geradezu das minysche (Plinius 4, 8, 15). Daran aber kann kein Zweifel sein, dass hier der Zusatz Mirvieiog die böotische Stadt bezeichnen soll. Diese Bezeichnung kann indessen nicht als eine für uns bindende angesehen werden; denn entweder ist der Zusatz einer von den unzählig vielen, welche aus Randglossen in den Text des Strabon eingedrungen sind, oder Strabon selbst hat von seiner Vorliebe für alle epischen Anklänge geleitet den Zusatz gemacht. Das Erstere ist das Wahrscheinlichere, denn der Geograph würde sonst mit sich selbst in Widerspruch getreten sein, da er ja ausdrücklich die selbständige Bedeutung von Orchomenos ganz der homerischen Zeit zuweist (p. 401, 414); am wenigsten aber ist man berechtigt, diese Vermischung mythischer und geschichtlicher Zeiten Ephoros zuzuschreiben.

Sind wir aber von dem Zwange, unter dem man bis jetzt das Verzeichniss der Bundesstädte betrachtet hat, glücklich befreit, so werden wir bei einer Eidgenossenschaft, welche die Umwohner eines peloponnesischen Poseidonheiligthums verbindet, an kein anderes Orchomenos denken können als das arkadische. Der Poseidondienst ist hier bezeugt (Paus. VIII 13); er hat sich von hier landeinwärts nach Mantineia verbreitet, wo man, wie in Athen. eine Meerwasserquelle innerhalb des Temenos des Poseidon zeigte. Die binnenländische Lage einer poseidonischen Bundesstadt kann aber in keiner Weise befremden; finden wir doch bei der in so vielen Punkten analogen Eidgenossenschaft im Westen der Halbinsel, welche in dem Poseidontempel am Uferrande bei Samikon ihren Mittelpunkt hatte, auch Binnenstädte, wie Phrixai (Pelop. II 90) betheiligt. Es fragt sich nur, ob sich andere Beziehungen zwischen Orchomenos und den peloponnesischen Seeorten nachweisen lassen, welche die Betheiligung der arkadischen Stadt an ihren Interessen wahrscheinlich und erklärlich machen.

An solchen Beziehungen fehlt es nicht. Ich erinnere an die Handels- und Gastfreundschaft mit Aigina, welche in der Geschichte des arkadischen Hochlandes Epoche machte (vgl. Hermes X S. 228 f.), und an die Bedeutung, welche nach dieser Epoche Orchomenos als Fürstensitz und Vorort in Arkadien gewinnt. Nach v. Gutschmid (Jahrb. für class. Philologie 1861 S. 24) ist Aichmis der Erste der orchomenischen Fürstenreihe. Sein Sohn Aristokrates verheirathet seine Tochter Eristheneia (Diog. L. I 7) an Prokles den Tyrannen von Epidauros, den Schwiegervater Perianders, und wenn wir uns vergegenwärtigen, welche Bedeutung dynastische Familienverbindungen im Zeitalter der Tyrannis hatten, so werden wir gewiss nicht anstehen, auch der die ältern Zustände Arkadiens umwandelnden Dynastie von Orchomenos eine der Tyrannis verwandte Dazu stimmt auch der selbstsüchtige Cha-Politik zuzuschreiben. rakter; den Aristokrates in seiner Regierungsweise zeigte. Wir werden also bei ihm eine Tyrannis βασιλείας ὑπαρχούσης (Aristot. Polit. 217, 13) erkennen dürfen, wie bei Pheidon, bei Charilaos und bei Omphalion. Auf jeden Fall war er bis zur Zeit seines Verraths der leidenschaftliche Vorkämpfer gegen Sparta, und so wäre uns also, wenn wir die siebente Stelle im kalaurischen Städtebunde dem arkadischen Orchomenos einräumen, auch für die Zeit des Bundes und seine politische Tendenz ein fester Standpunkt gegeben. Denn wir werden dadurch in die Zeiten des zweiten messenischen Kriegs geführt, weil nur damals Orchomenos eine hervorragende Rolle spielte und mit den nordpeloponnesischen Uferstaaten in enger Verbindung stand, in die Zeiten des gewaltigen Ringens gegen die Vollendung der Oherherrschaft Spartas, in die Zeit der älteren peloponnesischen Tyrannis.

Bündnisse stiften war eine Hauptangelegenheit der Tyrannen, welche bei der eigenthümlichen Beschaffenheit ihrer Herrschaft deren am meisten bedurften. Wie Periandros seine überseeischen Verbindungen schloss, wie Kleisthenes seinen Thron durch Coalitionen stützte, die sich in der sikyonischen Freierversammlung abspiegeln (Gr. Gesch. I4 249), so wird auch hierin Pheidon vorangegangen sein, dessen Wirksamkeit ich in dem Städtebunde von Kalauria zu erkennen glaube. Hier und bei der Eidgenossenschaft des Kleisthenes erkennen wir das Bestreben, die nicht dorischen Volkselemente zu sammeln. Von Epidauros wissen wir durch Aristoteles (Strabo 374), dass hier Ionier aus der attischen Tetrapolis ansässig gewesen sind. Prasiai war ein Hauptort der Kynuria, deren Küstensaum in unvordenklicher Zeit von Ioniern bevölkert worden ist (Herodot VIII 73). Bei jenem Kampfe gegen den Dorismus wurden auch die Athener zuerst in die peloponnesischen Angelegenheiten hereingezogen, und außer ihrer ionischen Sympathie im Allgemeinen waren es die besonderen Verbindungen mit den Geschlechtern und Heiligthümern Altmesseniens, welche sie zu einer Parteinahme im zweiten messenischen Kriege veranlassten (Pausanias IV 15, 7). Außerdem waren es die in Pheidons Heimath vorhandenen Ueberreste der Dryoper, welche in der poseidonischen Amphiktyonie vertreten waren; es war ein Gegenbund wider, den Apollo Pythaeus, der im dorischen Argos das politische Centrum bildete und dessen Anerkennung noch im peloponnesischen Kriege die Epidaurier versagten (Thuk. V 53).

Der Bund kann nicht viel vor dem zweiten messenischen Kriege gebildet sein, da die spartanisch gesinnten Nauplieer doch wahrscheinlich nicht so sehr lange nach ihrer Vertreibung in Methone angesiedelt worden sind (Paus. IV 24). Das Gebigt von Prasiai war erst durch Pheidon den Lakoniern wieder entrissen worden. Beide Städte müssen durch Pheidon eine neue Revolkerung

erhalten haben, um Stützpunkte seiner Macht zu werden. Darum wurden auch diese Plätze, weil sie Schöpfungen des Tyrannen waren, später durch andere Städte ersetzt. Merkwürdig ist, dass bei diesen beiden Orten allein nicht der Stadtname in dem Verzeichnisse sicht, sondern der Name der Bewohner (Nauxließ, Moasieß).

Ein Umstand aber ist besonders auffallend, nämlich das Fehlen von Argos in dem Städtebunde. Wie hätte Pheidon, wenn ich ihn einstweilen, bis ich eines Besseren belehrt bin, als Stifter dieses Bundes ansehen darf - wie hätte er es unterlassen, seinen heimathlichen Königssitz zum Vorort des antispartanischen Bundes zu machen, wenn er es vermocht hätte! Ich möchte daher die Vermuthung wagen, dass dieser Bund einer Zeit angehört, da der Höhenpunkt Pheidons, den ich nicht anders als Ol. 28 ansetzen kann, vorüber war, und Sparta im Bunde mit Elis und allen dorisirenden Elementen der Halbinsel schon vor dem Ausbruch des zweiten messenischen Kriegs seine Macht zurückgedrängt hatte. so dass er nur auf dem äußersten Küstensaume und auf Aigina sich halten konnte. Wenn er hier eine neue Coalition zu bilden und von hier aus an der Nordkuste der Halbinsel vorzudringen suchte, so wurde sich das Ende Pheidons bei einem Versuche, Korinth zum Beitritt zu zwingen, diesem geschichtlichen Hergange ungezwungen anreihen (Gr. Gesch. I 237, 641).

Ich bin natürlich weit entsernt, sür diese Aussaung eine mehr als hypothetische Geltung in Anspruch zu nehmen; ich bin zusrieden, wenn es mir gelungen sein sollte, den kalaurischen Seebund aus jener unsassberen Periode des Engines und Herakles in einem uns verständlichen Zusammenhang zu bringen, ihn aus einer Liga gegen die Ahnen Agamemnons zu einem antidorischen Bunde in der Zeit der älteren Tyrannis zu machen und so ein Stück griechischer Staatengeschichte, welches nirgends untergebracht werden konnte, im Allgemeinen an die richtige Stelle zu setzen.

Daran knüpfe ich noch zwei Bemerkungen. Erstens glaube ich nicht, dass der kalaurische Städtebund in jener Zeit ganz neu geschaffen worden sei. Die amphiktyonische Bedeutung des Heiligthums von Kalauria mit seiner unvergleichlichen Rehde ist gewiss viel älter. Der Name  $El\varrho\dot{\eta}\nu\eta$  (vgl. Peloponnesos II 579) weist darauf hin, dass hier eine uralte Freistätte für den Schiffsverkehr gewesen ist, deren Bedeutung in die Zeiten der Phönizier und

Karer hinaufreicht und sich an Gottesdienste anschloss, welche von den überseeischen Barbaren und den Autochthonen gemeinsam anerkannt wurden. Vgl.  $\Sigma \acute{\alpha} \lambda \alpha \mu \alpha \ \acute{\eta} \ \epsilon l \varrho \acute{\eta} \nu \acute{\eta}$  bei Steph. Byz. v.  $\Sigma \alpha \lambda \acute{\alpha} \mu \iota \alpha$  und Movers Colonien der Phönizier S. 239. Weil es eine altheilige Stätte war, ist auch der Bund in der Zeit der siegreichen Reaction nicht aufgelöst worden.

Zweitens glaube ich, dass, wenn der Bund auch mit Recht aus der Zeit der Blüthe des minyschen Orchomenos herausgehoben worden ist, Einflüsse des minyschen Volksstammes, dessen sporadische Verbreitung im Peloponnes sicher bezeugt ist, doch bei demselben anzuerkennen sind. Böckh hat in seiner Abhandlung über die theraischen Inschriften (Abh. der Akad. 1836), welche dadurch so besonders interessant ist, weil der große Forscher hier seine Ansichten über hellenische Vorgeschichte und den Zusammenhang zwischen Mythus und Geschichte deutlicher als anderswo ausspricht, auf die Siebenzahl als eine Zahl der Minyer hingewiesen (S. 84) und die Sechszahl des triphylischen Städtevereins, der dem kalaurischen so gleichartig ist, aus der Abtrennung der theräischen Colonie erklärt. Er hat auch die Wiederkehr minyscher Namen in Attica betont, welche ich in der Schrift de portubus Athenarum p. 22 weiter zu verwerthen gesucht habe, und wenn auch Böckh selbst gegen die Gleichstellung von Minyern und Ioniern protestirt hat (S. 83), so ist doch der Zusammenbang Beider und ihr Zusammengehen in der ältesten Stammgeschichte unverkennbar; heißen doch schon in der Odyssee XI 282 Könige von Orchomenos Iasiden. Um so weniger kann es also auffallen, wenn wir in dem zum guten Theile ionischen Bunde von Kalauria die minysche Siebenzahl maßgebend finden und vielleicht wird man auch in dem arkadischen Orchomenos eine Ansiedlung von Minyern erkennen.

E. CURTIUS.

# ÜBER DEN NAMEN DES ARMINIUS.

Carl Wilhelm Göttling hat in der bekannten mehr geistund gemüthvollen als in ihrem Ergebniss überzeugenden Abhandlung über jene beiden großartigen und ergreisenden Werke der
Kunst der ersten Kaiserzeit, in welchen er Bildnisse der Thusnelda
und ihres Sohnes Thumelicus nachzuweisen meinte, dem Namen
des Arminius eine besondere Anmerkung gewidmet. In der Statue
der Halle zu Florenz erkennt man, Göttlings offenbar richtigen
Grundanschauungen folgend, wohl mit Recht ziemlich allgemein
eine Idealdarstellung der besiegten Germania; ob der Kopf des
brittischen Museums, welchen er Thumelicus genannt hat, wirklich
für den eines Germanen gehalten werden darf, kann bezweiselt
werden¹). Göttling hat auf diese Abhandlung, welche unter
anderem die Entstehung des Laubeschen Fechters von Ravenna
allein zu verantworten hat, großen Werth gelegt²); die Anmerkung

<sup>1)</sup> Vgl. archäologische Zeitung 26, 1868 S. 21 und 51.

<sup>2)</sup> Denn er hat sie selbst nicht weniger als vier Mal herausgegeben: zuerst in kurzer lateinischer Fassung de signis Thusneldae et Thumelici in den Annalen des römischen archäologischen Instituts von 1841 S. 58 ff. mit der Abbildung in den Monumenti inediti III Taf. 28; dann erweitert unter dem Titel Thusnelda Arminius Gemahlin und ihr Sohn Thumelicus in gleichzeitigen Bildnissen nachgewiesen. Eine archäologisch-historische Abhandlung. Mit einer Tafel. Jena 1843 8.; danach ist sie wiederholt in seinen gesammelten Abhandlungen aus dem classischen Alterthum I (Halle 1851) S. 380 ff. mit derselben Tafel; und endlich hat er davon eine splendid ausgestattete 'neue, mit Zusätzen und einem Wort über den Fechter von Ravenna versehene Ausgabe' (aber ohne die Weglassungen und Zusätze des Abdrucks von 1851) in Querfolio (Jena 1856) veranstaltet, welche dem weiland König Otto von Griechenland gewidmet ist und ausser der früheren noch eine zweite Tafel enthält, die Umrisszeichnung der lebensgroßen Marmorstatue der Thusnelda von Ernst von Bandel in des Fürsten zur Lippe Besitz, nach Bandels Zeichnung. In dieser Ausgabe letzter Hand steht die Anmerkung über den Namen Arminius S. 15.

über den Namen des Arminius, welche lange Zeit unbeachtet geblieben war, ist erst jüngst, als sich aller Augen in Deutschland und selbst jenseits der Alpen auf den Bandelschen Arminius im Teutoburger Walde lenkten, wieder hervorgesucht worden, um weitergehende Folgerungen daran zu knüpfen'). Sie kann als eine neue Erläuterung zu der oft gemachten Erfahrung dienen, wie gefährlich es sei, aus einer wissenschaftlichen Disciplin, die man nicht völlig beherrscht, vermeintlich sichere Thatsachen ableiten zu wollen; denjenigen, welche die betreffende Disciplin zufällig einiger Massen genauer kennen, ist es meist sehr leicht, die Unhaltbarkeit solcher Thatsachen nachzuweisen. Aber nicht desshalb soll der Gegenstand hier behandelt werden; das ehrende Andenken, das wir dem vortrefflichen Manne schulden, verbietet derlei klein-Sondern nur weil die Sache ein allgemeineres liche Kritik. Interesse hat und es vielleicht gelingt, ihr durch methodische Behandlung auf den Grund zu kommen, will ich zusammenstellen, was uns die römische Epigraphik und die römische Alterthumskunde von dem Namen des Arminius zu halten lehren. Den Versuchen sprachlicher Deutung des Namens wird dadurch nicht vorgegriffen, wohl aber die Richtung gezeigt, in der sie sich zu bewegen haben.

Nach dem bekannten Zeugniss des Velleius steht es fest, dass Arminius das römische Bürgerrecht und den römischen Ritterrang besaß. Das Zeugniss ist unzweiselhaft glaubwürdig; denn Velleius, welcher nach seinen eigenen Angaben vom Beginn der Feldzüge gegen die Germanen an neun Jahre lang des Tiberius praesectus equitum und Legat war (2, 104, 3) schildert dieselben, wie bekannt, als begeisterter Augenzeuge und wählt seiner Gewohnheit nach auch hier den technisch-militärischen Ausdauck 3). Wie und

<sup>4)</sup> Von Karl Aue in dem Aussatz 'der Name des Fürsten Arminium' in den Grenzboten 1875 III S. 312 ff. Die Discussion der Frage ist seitdam nach in Geschichtsvereinen, wie es scheint, öfter auf die Tagesordnung genetzt worden.

<sup>2)</sup> Der Wortlaut freilich des Zeugnisses ist bei dem verzweiselten Zustand des Velleiustextes nicht mit völliger Sicherheit herzustellen. Es heißst in jener berühmten Schilderung der Varusschlacht (2, 118, 2) — — — invenis genere nobilts — — nomine Arminius, Sigimera principis gentis eine filius, ardorem animi vultu oculisque praeferens, adsiduus militiae nostrae prioris comes, iure etiam civitatis Romae eius equestris

wann aber erhielt Arminius das römische Bürgerrecht? Von der Möglichkeit diese beiden Fragen mit annähernder Sicherheit zu beantworten hängt es ab, ob über die rechtlich damit verbundene Namensertheilung überhaupt etwas ermittelt werden kann.

consequens gradus, segnitia ducis (nämlich des Varus) in occasionem sceleris usus est u. s. w. So hat, wie es scheint, die Handschrift. Dass Romae aus Romanae entstanden, sah man bald; denn daran, dass Arminius in Rom selbst gewesen sei, konnte Niemand denken. Heinsius und nach ihm Ruhnken schrichen [cum] iure etiam civitatis Romanae ius equestris consequens gradus, Burmann und nach ihm Orelli iure etiam civitatis Romanae decus e. c. g. Der Ausdruck ius equestris gradus consequi unterliegt allerdings schweren Bedenken, denn das Erlangen der gradus militiae beruht nirgends auf einem ius, sondern auf dem Willen des Feldherrn oder dem beneficium des Kaisers. Die verkehrte Stellung des etiam (vor civitatis statt vor cum iure oder ius) kann serner auch mit des Velleins Schreibart nicht entschuldigt werden; sie ist aber erträglich wenn eum fehlt. Auch decus equestris gradus genügt nicht; es schafft einen falschen Gegensatz zu dem ius civitatis Romanae. Fast ohne Aenderung der Ueberlieferung schrieb Mommsen (bei Haase) iure etiam civitatis Romanae eius equestris gradus consequens, und wollte das eius auf die im vorhergehenden Satztheit genannte militia nostra prior bezogen wissen. Hiermit ist aber nicht der römische Kriegsdienst überhaupt, sondern ein früherer Feldzug in Germanien gemeint. Es ist ferner überhaupt nicht möglich hier an andere gradus equastris als die der römischen militia zu denken, z. B. an die kaiserlichen Hausamter späterer Zeit mit Ritterrang, und die Hinzufügung von eius daher überflüssig. Durch die Stellung wird man außerdem verleitet, es auf die unmittelbar vorbergebende civitas Romana zu beziehen, der man nicht die gradus equestres beilegen kann. Das eius könnte fehlen und der Sinn bliebe durchaus derselbe: Arminius führte nicht blos die Cherusker als socii im römischen Heere (dass die nobilissimi popularium die aus den fremden Stämmen gebildeten Hülfstruppen führten nennt Tacitus bei der Erzählung vom Krieg des Elvilis ein vetus institutum, hist. 4, 12), sondern er erlangte das Bürgerrecht und stieg in Folge dessen zu den höhern Stellen von Ritterrang, Tribunat und Praesectur, hinauf. Aussällig ist übrigens auch das Praesens consequens, statt des erwarteten consecutus. Es ist vielleicht nur der rhetorischen Gleichstellung mit dem vorhergehenden praeserens wegen gewählt worden, und mag andeuten sollen, dass er die gradus equestres nicht damals schon, sondern erst später nach und nach erreichte. Ich glaube daher an eine tiefer liegende und nicht mit Sicherheit herzustellende Verderhaiss des Textes. Zu fern ab liegt Romanis in castris, worauf der Ausdruck des Tacitus (ann. 2, 10 ut qui Romanis in castris duetor popularium meruisset) Man erwartet für das Romanae eius der Handschrist etwa iure civitatis Romanae donatus. Denn civitate donari ist der technische Ausdruck für solche Bürgerrechtsertheilungen; ihn gebraucht z. B. Tacitus (ann. 1, 58) vom Segestes und auf Inschriften ist er stehend.

Ueber die Verleihung des Bürgerrechts auf Grund des Heerdienstes durch den Feldherrn und nachher durch den Kaiser genügt es auf die Nachweisungen Mommsens 1) zu verweisen. Mit der Verleihung des Bürgerrechts in den Provinzen bei der Coloniegründung scheint von jeher regelmässig auch die Ertheilung des Geschlechtsnamens dessjenigen Beamten, unter dessen Auspicien die Gründung erfolgte, an die mit dem Bürgerrecht beschenkten verbunden gewesen zu sein, weil man den römischen Bürger ohne die römischen Namen, die späteren tria nomina (nach Iuvenalis 6, 127) nicht für völlig fertig ansah. Die hervorragenden Geschlechter in den Provinzialstädten bilden durch ihre Namen eine dauernde Bezeugung der vornehmsten Beamten, die einst die betreffende Provinz verwaltet und dabei das Recht der Bürgerrechtsertheilung ausgeübt, häufig auch das Patronat über Gemeinden und Provinzen erlangt<sup>2</sup>) haben. Die zahlreichen Pompeii in Hispanien, die Iunii in Lusitanien, die Iulii in Gallien (z. B. die vielen vornehmen Haeduer Lingonen und Treverer dieses Namens bei Tacitus) und eine Fülle analoger Beispiele aus allen Provinzen, welche man' aus den Indices inschriftlicher Sammlungen zusammenbringen kann, machen dies anschaulich. Die Vornamen scheinen dabei von den einzelnen Personen frei, d. h. sicher ohne Rücksicht auf den Vornamen des betreffenden Beamten, und wenigstens nach uns nicht mehr erkennbaren Rücksichten gewählt worden zu sein. Die Beinamen mögen in den meisten Fällen, wie bei der Freilassung, die ursprünglichen Individualnamen gewesen sein, da sie häufig den fremden Ursprung deutlich zeigen.

Bei dem viritim in Folge des Heerdienstes ertheilten Bürgerrecht ist nun, wenigstens von Seiten der Kaiser (von Caesar an) und bei hervorragenden Männern, wie den Fürsten unterworfener Gebiete, offenbar meistens in gleicher Weise verfahren worden. Dies zeigen die folgenden Beispiele.

1. Der Fürst des Reiches, welches später die cottischen Alpen genannt wurde, Donnus erhielt, als er unter die Bundesgenossen und Freunde des römischen Volkes aufgenommen wurde, von Caesar das römische Bürgerrecht und die Namen *Marcus* (oder *Gaius?*) *Iulius Donnus*<sup>3</sup>). Sein Sohn nennt sich in der

<sup>1)</sup> Römisches Staatsrecht II 2 S. 831 f.

<sup>2)</sup> Vgl. Mommsens römische Forschungen I S. 361.

<sup>3)</sup> Die Nachweisungen giebt Mommsen in der demnächst erscheinenden

Inschrift¹) des Bogens von Segusio (Susa in Piemont) vom J. 746 der Stadt (v. Chr. 8) M. Iulius regis Donni filius Cottius praefectus civitatium XIV (nämlich der vierzehn Gemeinden seines Reiches, welche den Bogen des Augustus errichteten). Von ihm stammen ab die Gemahlin des bekannten Legaten von Germanien Vestricius Spurinna Cottia, nach welcher beider Sohn Vestricius Cottius hieſs²); auch wohl die beiden Aulus Cottius einer stadtrömischen Inschrift²). Unter Claudius führten diese Fürsten noch einmal den Königstitel.

Nicht hierher gehörig sind die pontischen Dynasten von Olba, welche die Namen M. Antonius führen. Denn dieselben gehen nicht, wie man früher annahm<sup>4</sup>), auf Bürgerrechtsertheilung von Seiten des Triumvirn, sondern vielmehr, wie sich neuerdings herausgestellt hat, auf die Abstammung von seiner Tochter Antonia zurück<sup>5</sup>).

2. In der thrakischen Dynastie des Kotys, deren Reihe seit Caesar Mommsen zuletzt zusammengestellt hat <sup>6</sup>), begegnet ein C. Iulius Rhoemetalces <sup>7</sup>). Gemeint ist damit wahrscheinlich der erste Rhoemetalces, der von 743 bis 12 n. Chr. regiert hat (in

zweiten Hälfte von Bd. V des C. I. L. S. 808. Einer der Freigelassenen dieses Donnus in der ebenfalls in Susa gefundenen Inschrift C. I. L. V 7232 (Orelli 627) nennt sich C. Iulius Donni I. Erastus, der Sohn des Donnus aber heißt M. Iulius Cottius. So wenig aber wie der Vorname des Patrons in jener Zeit schon auf den Freigelassenen überzugehen brauchte, sowenig braucht der König Donnus den Vornamen Gaius geführt zu haben, weil Caesar ihn führte und sein Freigelassener Erastus; Mommsen meint, wenn etwa M. Antonius der Triumvir bei der Bürgerrechtsertheilung mitgewirkt habe, so könne er nach ihm Marcus genannt worden sein.

¹) C. I. L. V 7231.

<sup>2)</sup> Plinius ep. 3, 1, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) C. I. L. VI 1396 - Orelli 4371.

<sup>4)</sup> A. von Sallet die Könige des cimmerischen Bosporus S. 43.

<sup>, 5)</sup> Mommsen Ephemeris epigraphica I S. 275.

<sup>6)</sup> In der Ephemeris epigr. 2 S. 250 ff.

<sup>7)</sup> Auf der stadtrömischen Inschrift in Florenz Fabretti 439, 44 = Gori 1, 11, 52 = Orelli 631), die von einer Iulia C. Iuli regis Rhoemetalcaes l(iberta) gesetzt ist. Die Bezeichnung C. Iulius rex Rhoemetalces statt rex C. I. R. oder C. I. R. rex ist zwar etwas sonderbar. Aber die Inschrift ist nicht wohl anders zu verstehen; denn wenn man Iulia Tyndaris C. Iuli, regis Rhoemetalcaes l(iberti, uxor) verstehen wollte, so fehlte dem Gatten das Cognomen, was bei einem Freigelassenen dieser Zeit unerhört ist, und die liberta wäre in der Weise der ingenuae durch den blossen Genetiv des Namens ihres Gemahls als Gattin bezeichnet, was ebenfalls gegen die Sitte ist.

Mommsens Reihe N. 5), nicht der zweite (Mommsen N. 8), der unter Tiberius, oder der dritte (Mommsen N. 9), der in den Jahren 19 bis 46 regierte. Hier wird daher der Name auf Augustus zarückzuführen sein.

- 3. Wahrscheinlich auch auf ein Mitglied der iulischen Dynastie gehen die Namen der aus dem athenischen Denkmal¹) aus trajenischer Zeit (114—116) bekannten commagenischen Fürsten, des C. Inlius C. f. Fab(ia) Antiochus Philopappus und seines Vaters zurück. Er war (nach Böckhs und Mommsens Ausführungen) ein Enkel des letzten Königs von Commagene Antiochus IV Epiphanes, der unter Vespasian sein Reich verlor. Das Gentile Iulius weist auf Caesar Augustus oder Tiberius, der Vorname vielleicht am ehesten auf Augustus.
- 4. Unter den pontisch-bosporanischen Fürsten, deren Reihe durch Köhnes Arbeiten<sup>2</sup>) aus den Münzen festgestellt worden ist, hat vermuthlich schon Rhescuporis I, der dem Tiberius den Königstitel verdankte, die Namen Ti. Iulius geführt. Dieselben Namen erscheinen sodann bei seinen Nachfolgern, Rhescuporis II (der zwischen 79 und 87 herrschte) und Sauromates II, dem rex Ti(berius) Iul(ius) Sauromates, welcher auf einer zu Panticapaeum ihm von der Colonie Sinope gesetzten Ehreninschrift<sup>3</sup>) amicus imp(erii) populiq(ue) R(omani) praestantissimus genannt wird. der in den griechischen Inschriften (C. I. Gr. 2123. 2124. 2130) Sohn des Königs Rhescuporis genannte Sauromates, und er herrschte von 92 oder 93 bis 124. Vielleicht ist es kein Zufall, sondern hängt mit der mehr oder minder fühlbaren Abhängigkeit von Rom zusammen, dass eine Anzahl der Nachfolger in dieser Dynastie mit den einfachen einheimischen Namen erscheinen (so Kotys II 124-132; Sauromates III 175-211; Eupator II 211-228 und alle folgenden), während Rhoemetalces 132-154, Eupator I 151-171 und Rhescuporis III 211 - 229, und zwar dieser zuletzt, wiederum sämmtlich Ti. Iulius heißen. Zuletzt erscheint mit diesen Namen der einer fremden Dynastie angehörige Ti. Iulius Tiranes 276-279.
  - 5. Tacitus erzählt im Agricola (C. 14), bei der Einrichtung

<sup>1)</sup> C. I. Gr. 362 - C. I. L. III 552 - Orelli 800.

<sup>2)</sup> Musée Kotschoubey 2 S. 211 ff. und besonders S. 367 ff.

<sup>3)</sup> C. I. L. III 783.

der Provinz Britannien durch A. Plautius (im J. 44) seien quaedam civitates Cogidumno regi donatae — is ad nostram usque memeriam fidissimus mansit —, vetere ac iam pridem recepta populi Romani consuetudine, ut haberet instrumenta servitutis et reges. Auf einer Inschrist') aus der an der Südküste von Britannien gelegenen civitas der Regni (dem heutigen Chichester) erscheint ein Ti(berius) Claudius [Cogi]dubnus r(ex) tegatus Augusti in Britannia. Dies ist wahrscheinlich ein Sohn des bei Tacitus genannten Cogidumnus'), der wohl, ähnlich wie die Nachkommen des Cottius zu Claudius Zeit, den alten Titel rex zusammen mit einer höheren römischen Militärcharge sühren durste.

- 6. Demselben Kaiser, dem Gründer der römischen Colonieen Trier und Coein, werden die in den Historien des Tacitus vorkommenden peregrinen Claudier, wie z. B. die Bataver Claudius Labeo (hist. 4, 18. 56. 66) und Claudius Paulus (hist. 4, 13 nach der wahrscheinlichen Vermuthung von Heraus für das überlieferte Iulius Paulus et Claudius Civilis; da der letztere sonst stets Iulius genannt wird) ihren Namen verdanken.
- 7. Aehnlich verhält es sich wahrscheinlich mit dem auf Münzen im J. 41 vorkommenden und für einen Nachkommen Mithradates VI gehaltenen Claudius Mithradates, der bei Böckh<sup>a</sup>) noch mit Unrecht in die Reihe der pontisch-bosporanischen Fürsten gesetzt wird<sup>a</sup>); man hält ihn für den vornehmsten Beamten einer pontischen Stadt, vielleicht von Prymnessos in Phrygien.
- 8. In Pola lebte im Exil oder in der Gefangenschaft zu Hadrians Zeit der auf der Inschrift<sup>5</sup>) der beiden daselbst noch erhaltenen Ehrenbogen genannte P. Aelius Rasparaganus, rex Rowolanorum mit seinem Sohne P. Aelius Peregrinus regis Sarmatarum Rasparagani filius (der also nicht mehr den Königstitel
  führte). Von dem mit dem Roxolanenkönige abgeschlossenen Vertrag berichtet Spartian<sup>6</sup>); die Inschrift lehrt, dass er dabei das

<sup>1)</sup> C. I. L. VII 11.

<sup>2)</sup> Denn an der Richtigkeit der Ergänzung des unvollständig erhaltenen Namens auf der Inschrift kann füglich nicht gezweifelt werden; Cogidumnus und Cogidubnus sind aber nur in der Schreibung verschieden.

<sup>3)</sup> C. I. Gr. 2 S. 96.

<sup>4)</sup> Köhne musée Kotschoubey 2 S. 213.

<sup>5)</sup> C. I. L. V 32 == Orelli 833.

<sup>6)</sup> V. Hadr. C. 6.

Bürgerrecht und das Gentile des Kaisers sogar mit dem Vornamen desselben erhielt.

- 9. In Carnuntum (Petronell bei Wien) fand sich die Grabschrift') eines Septimius Aistomodius rex Germanorum von seinen Brüdern Septimii Philippus et Heliodorus ihm gesetzt. Er wird dort in ähnlichem Verhältniss wie der Roxolanenkönig gelebt haben und erhielt Bürgerrecht und Namen unzweifelhaft vom Kaiser Septimius Severus.
- 10. Theilweise verdanken demselben Kaiser ihre Benennung die Fürsten von Palmyra Septimia Zenobia, Septimius Odaenathus, Septimius Aeranes u. s. w.²); andere Mitglieder desselben Geschlechtes nennen sich Iulius Aurelius Zenobius, Iulius Aurelius Septimius Vaballathus, was bloß mit dem häufigen Vorkommen der Geschlechtsnamen Iulius und Aurelius in Palmyra vielleicht nicht genügend erklärt wird.

Eine Reihe von anderen Analogieen werden sich bei weiteren Nachsuchen besonders aus Münzen noch ergeben; die zusammengestellten genügen, um den oben bezeichneten Gebrauch von Caesar an bis ins dritte Jahrhundert hinab als den allgemein gültigen zu erweisen. Und zwar besteht dieser Gebrauch darin, dass der fremde Fürst den Geschlechtsnamen des Kaisers annimmt, dem er das Bürgerrecht verdankt, ferner einen römischen Vornamen (vielleicht nicht von Anfang an den desselben Kaisers), dass er aber als Beinamen seinen alten einheimischen Namen, vielleicht, wenn er zu barbarisch klang, mit etwas romanisierter Endung behielt. Ausnahmen wären denkbar. Es kam wenigstens in älterer Zeit vor, dass Freigelassene, wir wissen nicht aus welchen Gründen, nicht den Geschlechtsnamen ihres Patronus, sondern einen anderen annahmen<sup>3</sup>). Ein Mann in Celeia, donatus civitate Romana viritim et inmunitate ab divo Aug(usto), hieß C. Iulius Vepo<sup>4</sup>); ein anderer

<sup>1)</sup> C. I. L. III 4453.

<sup>2)</sup> A. von Sallet die Fürsten von Palmyra S. 6, 23, 30, 50.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) C. I. L. 1, 1110, in der alten Inschrift aus Lanuvium, heist der Freigelassene dreier Flaminii Cn. A. Q. Caecilius. Ein anderes sicheres Beispiel ist mir nicht bekannt. Denn der Architect des Augustustempels von Puteoli I. N. 2484. 2485 L. Cocceius L. C(occei) Postumi l(ibertus) Auctus braucht nicht als der Freigelassene zweier Postumii, Lucius und Gaius angesehen zu werden, obgleich das ebenfalls möglich ist.

<sup>4)</sup> C. I. L. III 5232.

Ammaia in Lusitanien, viritim a divo Claudio civitate domatus, aber P. Cornelius Q(uirina) Macer¹), nicht Claudius. Aber das waren obscure Leute; aus dem Kreise fremder Fürsten st mir keine Ausnahme von dem oben angegebenen Gebrauch Dekannt.

Also auch Arminius wird schon wegen seiner regia stirps<sup>2</sup>) söchst wahrscheinlich, als er das Bürgerrecht erhielt, zugleich auch lie üblichen drei römischen Namen erhalten haben; darin hat bottling ganz recht. Nur darin irrte er zwiefach, dass er den bei ichriftstellern allein erhaltenen Namen für etwas anderes nahm ls er sein kann, und dass er ein rein zufälliges Zusammentreffen ur den Beweis einer geschichtlichen Thatsache ansah. urchweg nicht auffällig, dass die Schriftsteller, die über den rminius berichten, Velleius, Strabo, Tacitus (dieser darin gewiss zesentlich dem älteren Plinius folgend) nur den einen Namen des rminius nennen, ebenso wie den einen des Segestes, Flavus und talicus, nicht aber die ihnen bei der Ertheilung des Bürgerrechts rahrscheinlich noch außerdem beigelegten beiden anderen. Leicht 1ögen manche andere Fürsten der Art, die wir nur mit ihren inheimischen Namen bezeichnet finden, wie z. B. die von Augustus n Monumentum Ancyranum<sup>3</sup>) aufgezählten parthischen, germaischen und britannischen Könige, ferner die Könige von Noricum occio des Ariovistus Schwager und Critasirus 1), die britannischen, ie sich auf ihren nach Caesars Einfall in Britannien geschlagenen lunzen reges nennen<sup>5</sup>), Verica des Commius Sohn, Eppillus, Cunoelinus (der in der Sage fortlebte), vielleicht auch manche aus adtromischen Inschriften bekannte, wie der Sitalces divi Augusti pses 6), der Pieporus rex Coisstobocensis 7), der Parther Seraspadanes 6), ie amicitia et societas des römischen Volkes mit ähnlichem Namensechsel haben besiegeln müssen, den sie aber selbst oder die enkmäler lieber verschwiegen. Wahrscheinlich geschah dies nicht inmal nach Willkür, sondern nach bestimmtem Gesetz. Niemals ber kommt der umgekehrte Fall vor, dass sich nur das römische

<sup>1)</sup> C. I. L. II 159.

<sup>2)</sup> Tacitus ann. 11, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) C. 32 S. 91 Mommsen, S. 116 Bergk.

<sup>4)</sup> Mommsen im C. I. L. III S. 588.

b) Vgl. C. I. L. VII 11. 6) Grut. 288, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Orelli 510. <sup>8</sup>) Orelli 628.

dem Fremden mehr oder weniger zwangsweise auferlegte Gentile in der Ueberlieferung erhalten hätte, der alte einheimische Name aber nicht. Iliernach ist als so feststehend zu betrachten wie nur irgend eine geschichtlich bezeugte Thatsache, dass Arminius der einheimische Individualname seines Trägers war und nicht ein römisches Gentile.

Göttling hat allerdings ein Paar Beispiele herausgefunden, in denen ein römisches Gentile Arminius erscheint. In einem Verzeichniss römischer Praetorianer, das in Florenz existiert 1), erscheint unter dem J. 143 ein tub(icen) der praetorischen Cohorten C. Arminius Probus aus Volaterrae; die Lesung scheint sicher. zweite Beispiel bot ihm eine nicht mehr vorhandene Inschrift aus Padua<sup>2</sup>); der darauf genannte hiefs aber nicht C. Arminius, sondern nach den bessern Abschriften (sehr zuverlässig ist keine) Car-Carminii sind aus Treviso, Parenzo, Ostia, minius Felicissimus. Africa bekannt; Sex. Carminius Vetus hiess der Consul des J. 150. Allein ich kann diesen Verlust ersetzen: in der Villa Campana zu Rom befindet sich ein noch unedierter Grabstein, etwa aus dem zweiten Jahrhundert, der mir nur aus Henzens Scheden bekannt ist. Darin werden genannt ein C. Arminius Aphrodisius und seine Gattin Valeria Gorgilla als Aeltern einer Arminia Gorgilla. Ferner. zu Calama in Africa hat eine Arminia Fadilla in diocletianischer Zeit einen Apollotempel erbaut, dessen Epistyl mit der Inschrist erhalten ist3). Da Strabo den Namen wie bekannt 'Αρμένιος schreibt (las er vielleicht in seiner Quelle Armaenius Apualvios?), so zieht man auch das römische Gentile Armenius mit hinein. Wir kennen einen Praetor im J. 213 L. Armenius Peregrinus4) und vermuthlich dessen Sohn, den Consul des J. 244 Arminius Pere-Allein dieser Name mag mit den Armeniern und ihrem grinus 5). mythischen Stammvater, dem Argonaten Armenos, und mit allem anderen eher zusammenhängen als mit unserem Arminius. die Männer aus Volaterrae und Rom (vielleicht stammt der Cam-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) C. l. L. VI 2379 Col. VI Zeile 32 = Grut. 301 = Marini Arv. S. 333. 334 = Kellermann Vigiles No. 101.

<sup>2)</sup> C. I. L. V 2913 = Grut. 757, 7.

<sup>3)</sup> Renier inscr. de l'Algérie No. 2727.

<sup>4)</sup> Henzens acta fratrum Arvalium S. 177.

b) Henzen retazione dei scavi nel bosco sacro dei fratelli Arvali S. 77;
C. I. L. V 6161, VI 1351.

panasche Grabstein auch aus Etrurien, wie so viele Stücke der 3 Campanaschen Sammlungen) und die reiche Africanerin führen denselben Namen sicherlich durch ein rein zufälliges Zusammentreffen; wahrscheinlich stammt, wie ganz richtig bemerkt worden ist, das Gentile Arminius aus Etrurien'), und da jener Trompeter aus Volterra stammt, so ist nichts wahrscheinlicher, als dass er vielleicht zuerst seinen etruskischen Namen in einen römisch-- klingenden Arminius verwandelt hat, schwerlich mit bewusster Anlehnung an den deutschen Recken, dessen Name allerdings in dem Corps, in welchem so manche Germanen gedient hatten, noch im zweiten Jahrhundert in ruhmvoller Erinnerung fortleben konnte. Also diese obscuren römischen Arminii und die späteren Armenii haben mit dem Cheruskerfürsten sicher nicht das Entfernteste zu thun. Aber auch wenn es ältere und passendere Beispiele dieses Namens gäbe, so wäre es verkehrt, auch nur an sie zu denken, weil eben nothwendig des Cheruskers Name den Werth eines römischen Beinamens, nicht den eines Geschlechtsnamens haben Auch ein vereinzeltes Beispiel des Cognomens Arminius aus späterer Zeit vermag ich noch nachzuweisen. In den Catacomben von S. Pietro e Marcellino in Rom schrieb de Rossi die folgende Soldateninschrift ab (demnächst C. I. L. VI 3291; sonst nirgends ediert):  $D(is) \lceil M(anibus) \rceil \mid Septimin[o, eq(uiti)] \mid sing(ulari)$ Aug(usti) [ex] | Pann(onia) sup[(eriore),] | qui vixit | an(nis) XVII, M[artialis oder dgl.] | et Arminiu[s] her(edes) s[ecundi] | m(emoriae) e(rga?) oder m(erenti) | f(ecerunt?). Da die drei Soldaten sämmtlich nur mit einem Namen bezeichnet werden, so sind diese für ihre Beinamen zu halten. Da aber bei der zunehmenden Namensvermischung der späteren Zeit (die Inschrift mag an das Ende des zweiten oder in das dritte Jahrhundert gehören) auch alte Geschlechtsnamen wie Beinamen besonders von Soldaten fremden Ursprungs geführt worden sind, so lässt sich nicht einmal sagen, ob dieser hier den Namen von den tuscischen Arminii herleitete oder aber germanischer Abkunft war. Auf alle Fälle erscheint aber auch hier Arminius als Cognomen.

Wenn jemand nun noch die Frage thäte, wie denn des Ar-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In A. Fabrettis *Corpus inscr. Ital.* No. 314, 319, 326, 1026 kommen verschiedene Personen des Namens *Armne*, sowie davon abgeleitete Namensformen vor.

minius Geschlechtsname gelautet haben möge, so könnte man darauf zunächst die Gegenfrage aufwerfen, ob denn die Namenertheilung, zumal an Fürsten, wie sie ja allerdings in vielen Fällen als üblich bezeugt ist, unter allen Umständen nothwendig gewesen und ob sie nicht vielleicht aus uns nicht bekannten Gründen zuweilen unterblieben sei. Dieses freilich, dass die Ertheilung römischer Namen gänzlich unterblieben sei, ist nach dem oben Ausgeführten höchst unwahrscheinlich; als Tribun oder Praesect einer römischen Reiterala ist Arminius in den Heereslisten des Tiberius sicherlich mit drei vollen römischen Namen geführt worden. Möglich aber ist, wie schon gesagt worden, dass jene fremden Fürsten, trotz ihrer Abhängigkeit von den Kaisern, ihre römischen Namen für gewöhnlich nicht führten, und dass wir daher von ihnen in vielen Fällen nur die einheimischen kennen. stimmt durchaus zu der bekannten den Römern gegenüber so feindlichen Stellung des Arminius. Trotz einzelner bezeugter Beispiele aus Caesars und Augustus Zeit mag es erst um die Mitte und in der zweiten Hälfte des ersten Jahrhunderts üblich geworden sein, dass solche indicia servitii, wie die römischen Namen enthalten, allgemein und ohne Scheu geführt werden. Bei Tacitus sind die peregrinen Iulii und Claudii im zweiten Buch der Annalen noch selten; im dritten und vierten etwas häufiger; in den Historien gewöhnlich. Also auch Arminius wird, ebenso wie auch Segestes, trotz des Bürgerrechts und der damit, wie es scheint, nothwendig verbundenen Ertheilung dreier römischer Namen, dieselben für gewöhnlich nicht geführt haben. Erhielt er aber also einen römischen Vor- oder Geschlechtsnamen, so ist es sicher, dass er dieselben nur von einem hervorragenden römischen Feldherrn oder vom Kaiser selbst oder wenigstens von einem Mitglied des kaiserlichen Hauses hergenommen haben kann. Arminius war, wie aus den Angaben des Tacitus bei seinem Tode ') mit Recht gefolgert wird, als Tiberius im J. 4 die Heeresfolge der Cherusker gewann, etwa neunzehn oder zwanzig Jahre alt; in des Velleius oben angeführten Worten adsiduus militiae nostrae prioris comes (2, 118) mõchte ich auch den Ausdruck comes als absichtlich angewendet ansehen. Er wird das Bürgerrecht, den Ritterrang als Reiterführer, und vielleicht schon als ductor popularium die ehrende Bezeichnung eines

<sup>1)</sup> Ann. 2, 88.

comes des Tiberius geführt haben, in dem Sinne, wie dieser Titel zu jener Zeit schon auch Fremden, die sich in der cohors amicorum des Feldherrn befanden, ertheilt worden ist, wenn auch wohl ohne die etwa üblichen Competenzen'). Es ist nicht wahrscheinlich, dass die Ertheilung des Bürgerrechts schon früher, vielleicht durch einen der Vorgänger des Tiberius im Commando in Germanien, stattgefunden habe, da überhaupt erst seit des Tiberius Feldzug Cherusker auf Seiten der Römer fochten. Erhielt also Arminius dem Brauche gemäß einen römischen Geschlechtsnamen, so kann es nur der Name Iulius gewesen sein, da Tiberius damals schon von Augustus adoptiert war und daher sein eigentliches Gentile Claudius nicht mehr führte. Ueber den Vornamen ist keine Vermuthung möglich: folgte er darin dem Feldherrn. so muss er Tiberius, betrachtete dieser, was seinem Charakter entsprochen hätte, auch diesen Act als nur in übertragener Gewalt aber im Namen des Kaisers vollführt, so muss er Gaius gewesen sein; denn das war der bürgerliche Vorname des Augustus. Vielleicht erklärt sich auch bei dieser Annahme, warum des Arminius jüngerer Bruder einen einheimischen Namen überhaupt nicht geführt zu haben scheint, sondern nur das römische gewiss die germanische Fülle seines blonden Haares bezeichnende cognomentum (wie es Tacitus ausdrücklich nennt) Flavus<sup>2</sup>). Derselbe trat wahrscheinlich so jung in das römische Heer, in welchem er mit deutscher Treue bis zur Einbusse eines Auges vor dem Feinde diente, dass er wie ein römischer Tiro mit der Anlegung der Praetexta auch erst die tria nomina empfing<sup>3</sup>); desshalb ist sein Cognomen römisch. Doch kann er bei dieser Gelegenheit auch seinen einheimischen Namen abgelegt haben; bei der Ertheilung des Bürgerrechts kann, sogut wie bei der Freilassung, der einheimische Namen ebenso wohl beibehalten als mit einem römischen vertauscht werden.

<sup>1)</sup> Vgl. Mommsens Ausführungen im Hermes 4 (1869) S. 120 ff. Des Arminius Bruder Flavus scheute sich nicht, auch die römischen stipendia zu empfangen, nach Tacitus ann. 2, 9, wo es heißt, dass er dem zürnenden Bruder gegenüber aucta stipendia, torquem et coronam aliaque militaria dona, d. h. seine Orden, memorat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So, nicht *Flavius*, welches als Gentile unmöglich ist, wird jetzt allgemein mit Recht an den vier Stellen der Annalen (2, 9. 11, 16 je zwei Mal), in denen er genannt wird, geschrieben.

<sup>2)</sup> Mommsen röm. Forschungen 1 S. 31 f.

jüngeren Jahren der Betreffende stand, desto leichter war natürlich die Vertauschung. Dass die in Italien geborenen Kinder der beiden Brüder ebenfalls römische Namen führen, ist in der Ordnung: Italicus des Flavus Sohn') und der educatus Ravennae puer des Arminius<sup>2</sup>), wofern derselbe wirklich Thumelicus hiefs. Die Ueberlieferung seines Namens wie dessjenigen seiner Mutter Thusnelda<sup>2</sup>) ist aber ja, wie bekannt, völlig unsicher4). Dass auch diese beiden Knaben das Gentile Iulius geführt haben werden, zeigt die bisher unbeachtet gebliebene Nachricht von einem ganz analogen Fall, die eine Inschrist aufbewahrt hat, welche in demselben Ravenna. welchem Thumelicus das von Tacitus in den verlorenen Büchern der Annalen erzählte ludibrium des Geschickes<sup>5</sup>) erdulden musste, gefunden worden ist. Dieselbe lautet 6): C. Iul(ius) Mugdonius, genere Parthus, natus ingenuus, capt(us) pubis aetate, dat(us) in terra(m) Romana(m). Qui, dum factus cives R(omanus), d. h. während ich mich im Besitz des römischen Bürgerrechts befand, iuvente (so) fato colocavi arkam, dum esse (so) annor(um) L. Peti (für petii) usq(ue) a pubertate senectae meae (für ad senectam meam) pervenire. Nunc recipe me, saxe, libens; tecum cura solutus ero. Der Schluss klingt an alte Formeln an, wie an das quare lubens te in gremiu Scipio recipit Terra und an dormias sine cura. Die Schriftformen (mir liegt ein von E. Bormann genommener Abdruck vor) sind die des ersten Jahrhunderts, etwa claudischer Zeit; die Barbarei der Sprache widerspricht dem keineswegs, zumal bei

<sup>1)</sup> Tacitus ann. 11, 16. 17.

<sup>2)</sup> Tacitus ann. 1, 57.

<sup>3)</sup> Bei Strabo 7, 1, 4.

<sup>4)</sup> Für das Cognomen Thymelicus scheint es, obgleich der Frauenname Thymele häufig ist, nur ein einziges, bereits von Göttling angeführtes inschriftliches Beispiel zu geben: auf der bekannten Basis, welche die Tribulen der Tribus Sucusana iunior zu Ehren des flavischen Kaiserhauses in Rom ausstellen ließen (Gruter 240 — I. N. 6769; Grut. 913, 2 ist nur ein Citataus 240), wird unter diesen Plebejern ein L. Genucius Thymelicus genannt. Denn wenn in der ebenfalls von Göttling angeführten wohl stadtrömischen Inschrift bei Gruter 332, 6 ein Athenodorus xysticus Paridi thymelicus natürlich Appellative; übrigens stammt die Inschrift ex Onuphrio, d. h. aus den voll von Ligoris Fälschungen steckenden Scheden des Panvinius. Ein weiteres Beispiel ist mir nicht bekannt.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ann. 1, 57.

<sup>6)</sup> Henzen 6406.

em Perser, der, von edeler Geburt, ein etwas leichteres Loos m gleichen Ort getragen zu haben scheint, wie der unglückliche ohn des Arminius.

Dies ist also das nicht neue, aber wie ich hoffe, nun endlich st begründete Ergebniss unserer Erörterung: wahrscheinlich führte rminius das römische Gentile Iulius und ein römisches Praenomen, wa Gaius; sicher aber liegt dem Namen Arminius ein einheinischer Name zu Grunde, welchen er, vielleicht in etwas römisch ergerichteter Form, auch nach der Ertheilung des römischen ürgerrechts als Cognomen behielt.

E. HÜBNER.

## ZU DIONYSIUS HALICARNASENSIS.

Antt. I 8 p. 10, 13 Kiefsl. δι' οΐων τρόπων τε καὶ λόγων κατελύθησαν: ἔργων τε.

I 17 p. 22, 18 ναῦς μὲν ταύτη καταλείπουσι: τὰς ναῦς. Der Artikel kann nicht entbehrt werden, wie er denn auch I 28 p. 34, 5 in der dort angeführten Stelle des Hellanicus nicht fehlt.

— Ebendas. p. 22, 20 φυλακήν αὖτοῦ καταστήσαντες. Da der Chisianus ἐπ² αὐτοὺς liest, so ist vermuthlich ἐπ² αὐταῖς (näml. ταῖς ναυσί) zu schreiben.

Ι 23 p. 27, 3 οἱ δὲ ὑπὸ τῶν προσοικούντων βαρβάρων ἐξεφθάρησαν: διεφθάρησαν, wie Cobet III 11 p. 226, 30 διέφθαρται für ἐξέφθαρται geschrieben hat. — Ebend. p. 28, 10 τῶν τε ναμάτων τὰ μὲν οὐκέτι πίνεσθαι σπουδαῖα ἦν: vielleicht ἐπιτήδεια.

I 27 p. 32, 23 ἐν τῆ γῆ Μηόνων: τῆ γῆ τῆ Μη όνων. I 41 p. 51, 6 ὡς ἕκαστον αὐτῷ τι συμβήσεσθαι ἔμελλ: αὐτῶν oder αὐτῷ ohne τι.

Ι 51 p. 62, 28 παφέπλευσαν ἄχφι ποφθμοῦ διὰ χειφὸς ἔχοντες Ἰταλίαν: ἐχ δεξιᾶς χειφός.

I 52 p. 63, 25 ή  $\theta$  η καὶ γλῶσσαν τῶν ἐπιχωρίων ἐκμα $\theta$ ούν : ἔ $\theta$ η.

Ι 57, p. 69, 31 καὶ αὐτήν (τὴν καλιάδα) οἱ Λαουνιᾶται το 7ς ἄλλοις ἄβατον φυλάττοντες ἱερὰν νομίζουσι. Hier und Ι 68 p. 83, 27 (ἀρρήτους το 7ς ἄλλοις ποιοῦντα τὰς ἰδίους αὐτῶν ὀνομασίας) ist το 7ς πολλο 7ς zu bessern. Vgl. II 66 p. 193, 13 ἀπόρρητα το 7ς πολλο Γς ἱερά und p. 194, 11 το 15 πολλο 15 ἄδηλα ἱερά. — Ebend. p. 70, 3 (Αἰνείας) αὐτίας περὶ τὴν κατασκευὴν τοῦ πολίσματος ἀπάση προθυμία ῶρμητο. Sonst wird ὁρμᾶσθαι mit εἰς oder πρός oder ἐπί, nicht

mit περί, verbunden. Es ist also περί mit πρός oder ἐπί zu vertauschen, oder, was mir wahrscheinlicher ist, Dionysius hat den Thucydides II 21, 3 nachahmend ἄργητο geschrieben. — Ebend. p. 70, 12 εἰ μὴ σὺν τάχει κωλύσει τὰ δρώμενα, ὀχυρὸς αὐτῷ φανήσεται ὁ πρὸς τοὺς ἀστυγείτονας ἀγών: χρυσός. S. Cobets Var. lectt. p. 235 f.

Ι 59 p. 72, 22 πανταχοῦ ποφευομένοις : πανταχοῖ. — Ebend. p. 72, 24 ὅπου ἂν ἄλλη παφακαλῶνται συστφατεύειν : ὅποι ἂν ἄλλοσε.

Ι 61 p. 75, 24 τὸ μὲν γὰς χωςίον τῆς Θς άκης, ὁ δὲ οἰκιστὴς Σάμων : ἦν Θς άκης.

Ι 68 p. 84, 1 τὰ δὲ Παλλάδια καὶ τὰς θεῶν εἰκόνας κατασκευασάμενον ἀγαγέσθαι μετ' αὐτοῦ: ἀνασκευα-σάμενον und μεθ' αὐτοῦ.

Ι 81 p. 103, 11 χατέστησαν εἰς τὸν βασιλέα: εἰς τὰ βασίλεια.

Ι 84 p. 108, 4 χαρίσασθαι δὲ Νεμέτορι τὴν ἐκτροφὴν τῶν παίδων ἀδελφῷ πειθόμενον ὄνομα Φαυστίνῳ : τάδελφῷ.

Ι 86 p. 110, 31 ἐπειδὴ οὐδὲν ἐμειοῦτο τῆς στάσεως: τὸ τῆς στάσεως. — Ebend. p. 111, 14 φυλακή τε ἀμφοῖν παρῆν οὐκ ἐπιτρέψουσα ὅ,τι μὴ φανείη λέξειν: λέγειν.

I 87 p. 112, 5 έκατέφου τὸ πλέον ἔχειν ἀφανῶς διοιπουμένου. Die Hss. lesen διωχομένου. Mir ist διανοουμένου wahrscheinlicher.

Ι 88 p. 113, 21 ἔμελλε τὴν ἀρχὴν τῶν ἔργων ποιήσασθαι: ποιήσεσθαι. Ebenso ist διαμαντεύσεσθαι wieder herzustellen II 5 p. 122, 25, wo die Hss. διαμαντεύσασθαι περὶ τῆς ἀρχῆς ἔμελλεν lesen. S. auch zu III 5 und zu IV 11.

Η 21 p. 140, 11 οἱ τὰ κοινὰ περὶ τῆς πόλεως ἱερὰ συντελοῦντες: ὑπέρ, und so öfter. — Ebend. p. 140, 17 ὡς ἐπὶ πολύ: ὡς ἐπὶ τὸ πολύ.

II 28 p. 149, 22 ὑπ' ἀνάγκης τε μᾶλλον ἢ κατὰ γνώμην ἔπ' αὐτὰ τοὺς πολλοὺς παραγινομένους: παραγομένους.

Π 31 p. 153, 9 ὅτι τὴν γῆν ὁ θεὸς οὖτος (Ποσειδῶν) ἔχει: σείει.

II 32 p. 154, 17 ἀποχοῆν οἰόμεναι τὴν οἰκείαν δύναμιν μίαν αίρήσειν πόλιν οὖ μεγάλην: αίρεῖν.

II 37 p. 159, 8 ἀντιπαρεσκευάζετο τὰ κράτιστα : κράτιστα.

Η 40 p. 163, 12 ἔοικε δὲ τὰ μετὰ ταῦτα γενόμενα τὴν Πίσωνος ἀληθεστέραν ποιεῖν ἀπόκρισιν: ἀπόφασιν.

II 44 p. 167, 15 ἕως τὸ κάλλιστον ἐπιθήσωσι τῷ πολέμφ κράτος. Mit den Hss. ist ἐπιθήσουσι zu lesen und so der von Stephanus eingeführte Barbarismus zu beseitigen. Έως mit dem Futurum hat der Urbinas III 7 p. 219, 14 μη περιμένειν ἕως ἡ μητρόπολις ἄρξει.

II 45 p. 169, 11 άξιοῦσα χαρίσασθαι τὴν εἰρήνην ταῖς δεομέναις ὑπὲρ τῶν ἀνδρῶν, δι' ἃς ἐξενηνέχθαι τὸν πόλεμον ἀπέφαινεν. Das letzte Wort ist zu streichen.

II 55 p. 180, 9 οὖτος ἤχθη τρίτος ὑπὸ Ῥωμύλου θρίαμβος. Nach dem Sprachgebrauch des Dionysius scheint hier κατήχθη und VI 96 καταγαγών statt ἀγαγών geschrieben werden zu müssen.

II 60 p. 186, 5 παραγενομένω τε ὑπήντων ἔτι καθ' δόὸν ὄντι: παραγινομένω, wie schon die Worte ἔτι καθ' δόὸν ὄντι zeigen.

II 62 p. 188, 24 οὖτε  $\gamma \tilde{\eta} \varsigma$  εἴλη  $\varphi$  ε μοῖ $\varrho \alpha \nu$  οὖτε λεί $\alpha \varsigma$ : εἰλή  $\varphi$  ει. Das Perfectum steht jetzt noch öfter falsch bei Dionysius.

II 72 p. 201, 3 ἄπαντα μὲν οὖν — ἐπελθεῖν διὰ πλῆ-θος οὐ ἑάδιον: ἐπεξελθεῖν. — Ebend. p. 201, 32 δίκας αἰτῶν ἥκει περὶ τῆς Ῥωμαίων πόλεως: ὑπέρ, wie II 21.

II 73 p. 203, 30 διαιφεθέντα κατὰ τὰς συμμοφίας τῶν lεφῶν: τῶν lεφέων. Mit Sylburg ist auch III 36 p. 273, 23 τῶν lεφέων statt τῶν lεφῶν zu lesen.

II 76 p. 207, 16 τοῦτον οὐκ ἂν αἰσχυνθείην ἐγω τὸν ἄνδρα τῶν ἐπ΄ εὐδαιμονία διαβοηθέντων ἐν τοῖς πρώτοις ἀριθμεῖν: τοῦτον οὖν οὐκ ἄν. Das Asyndeton lässt sich hier schwerlich entschuldigen.

٠.

III 5 p. 216, 9 ξμελλον ἀμφοτέρας ἀναρπάσασθαιτὰς δυνάμεις: ἀναρπάσεσθαι. S. zu I 88.

ΠΙ 6 p. 216, 23 παρεσκευάζοντό τε ως οὐκέτι 'Ρωμαίων ἀκρο ωμενοι: ἀκρο ασόμενοι. — Ebend. p. 217, 11 μη-δὲν ἡγεῖσθαι φίλιον: vielleicht μηδέτερον.

III 9 p. 222, 15 άλλ' ώς μηδ' αὖθίς ποτε πολεμήσωμεν ἔτι δεῖ παρασκευάσασθαι: ὅπως — πολεμήσομεν.

III 11 p. 228, 28  $\pi o \lambda \lambda \hat{\alpha}$   $\epsilon \bar{l} \chi o \nu$   $\epsilon \tau \iota \lambda \hat{\epsilon} \gamma \epsilon \iota \nu : \pi \acute{o} \lambda \lambda \mathring{o} \tilde{\alpha} \nu$ . Ohne dieses  $\tilde{\alpha} \nu$  wurde es  $\tilde{\epsilon} \chi \omega$  heißen müssen. Vgl. zu VII 52 und zu VIII 26.

III 19 p. 238, 2 ἔπειτα ἀναβοήσεις τε ἀθρόαι παρ' ἀμφοτέρων αὐτῶν ἐγίνοντο. Das unerträglich matte αὐτῶν ist zu streichen.

III 20 p. 240, 12 ώς οὐκ ἂν ἔτι τῆς τύχης σφᾶς διαναστησομένης. Entweder ist ἄν zu streichen oder διαναστησαμένης zu schreiben.

III 23 p. 248, 6 ίκετεύω δὲ ὑμᾶς ἀπόρρητα ποιήσασθαι, εἰ μή με διεργάσεσθε. Vielleicht : εἰ δὲ μή, διεργάσεσθέ με.

III 29 p. 261, 29 εὶ μέλλοιεν — ὑποχείριοι καταστάντες τὰ ἔσχατα παθεῖν καὶ διαφυγόντες μηθὲν ὥσπερ ἐχθροὶ μνησικακεῖν: πάσχειν.

III 30 p. 263, 17 εἰ γὰρ ἂν παρακινεῖν τι τολμήσητε: τολμήσετε ist zu lesen und ἄν zu streichen. — Ebend. p. 264, 17 ist  $\lambda$ ειποτακτῶν in  $\lambda$ ιποτακτῶν und demnach auch VIII 79 und IX 50 zu ändern.

III 31 p. 265, 22 παραταξάμενοι δὲ καὶ πολλοὺς ἀποκτείναντες ἐν τῆ μάχη κατεκλείσθησαν πάλιν εἰς τὸ ἄστυ:
ἀπολέσαντες, wenn man nicht lieber annehmen will, dass
Einiges ausgefallen ist und Dionysius geschrieben hat πολλοὺς
μὲν ἀποκτείναντες, πλείους δ' ἀπολέσαντες oder ἀποβαλόντες.

III 40 p. 277, 7 καὶ τἆλλα πρὸς τειχομαχίαν κατεσκευασμένα ἐπαγόμενος : τἆλλα τά. — Ebend. p. 278, 7 ἀποροῦντες ὅπη τράποιντο : ὅποι.

ΙΙΙ 46 p. 283, 18 δι' οίων ἐπιτηδευμάτων ἐπὶ τὴν βασιλείαν παρῆλθεν. Hier scheint προῆλθεν und ebenso IV 1 p. 1, 12 προελθεῖν statt παρελθεῖν hergestellt werden zu müssen. Vgl. V 18 εἰς ἐπιφάνειαν προελθών, VI 19 εἰς ἐπιφάνειαν προῆλθον und XIX 17 (18, 20) ὅταν εἰς ὅγκον καὶ μέγεθος πραγμάτων προέλθωσιν, und s. auch zu IV 55.

## ZU DIONYSIUS HALICARNASENSIS.

Antt. I 8 p. 10, 13 Kiefsl. δι' οΐων τρόπων τε καλ λόγων κατελύθησαν : ἔργων τε.

I 17 p. 22, 18 ναῦς μὲν ταύτη καταλείπουσι: τὰς ναῦς. Der Artikel kann nicht entbehrt werden, wie er denn auch I 28 p. 34, 5 in der dort angeführten Stelle des Hellanicus nicht fehlt.

— Ebendas. p. 22, 20 φυλακὴν αὖτοῦ καταστήσαντες. Da der Chisianus ἐπ² αὐτοὺς liest, so ist vermuthlich ἐπ² αὐταῖς (näml. ταῖς ναυσί) zu schreiben.

I 23 p. 27, 3 οἱ δὲ ὑπὸ τῶν προσοιχούντων βαρβάρων ἐξεφθάρησαν: διεφθάρησαν, wie Cobet III 11 p. 226, 30 διέφθαρται für ἐξέφθαρται geschrieben hat. — Ebend. p. 28, 10 τῶν τε ναμάτων τὰ μὲν οὐχέτι πίνεσθαι σπουδαῖα ἦν: vielleicht ἐπιτήδεια.

I 27 p. 32, 23 ἐν τῆ γῆ Μηόνων: τῆ γῆ τῆ Μη όνων. I 41 p. 51, 6 ὡς ἕκαστον αὐτῷ τι συμβήσεσ $\Theta$ αι ἔμελλε:

 $\alpha \hat{v} \mathbf{x} \tilde{\omega} \mathbf{v}$  oder  $\alpha \hat{v} \mathbf{x} \tilde{\varphi}$  ohne  $\tau \iota$ .

Ι 51 p. 62, 28 παρέπλευσαν ἄχρι πορθμοῦ διὰ χειρὸς ἔχοντες Ἰταλίαν: ἐκ δεξιᾶς χειρός.

I 52 p. 63, 25 η  $\theta$ η καὶ γλῶσσαν τῶν ἐπιχωρίων ἐκμαθών : ἔ $\theta$ η.

Ι 57, p. 69, 31 καὶ αὐτήν (τὴν καλιάδα) οἱ Λαουνιᾶται το 7ς ἄλλοις ἄβατον φυλάττοντες ἱερὰν νομίζουσι. Hier und I 68 p. 83, 27 (ἀρρήτους το 7ς ἄλλοις ποιοῦντα τὰς ἰδίους αὐτῶν ὀνομασίας) ist το 7ς πολλο 7ς zu bessern. Vgl. II 66 p. 193, 13 ἀπόρρητα το 7ς πολλο 7ς ἱερά und p. 194, 11 το 7ς πολλο 7ς ἄδηλα ἱερά. — Ebend. p. 70, 3 (Αἰνείας) αὐτίκα περὶ τὴν κατασκευὴν τοῦ πολίσματος ἀπάση προθυμία ῶρμητο. Sonst wird ὁρμᾶσθαι mit εἰς oder πρός oder ἐπί, nicht

mit περί, verbunden. Es ist also περί mit πρός oder ἐπί zu vertauschen, oder, was mir wahrscheinlicher ist, Dionysius hat den Thucydides II 21, 3 nachahmend ἄργητο geschrieben. — Ebend. p. 70, 12 εἰ μὴ σὺν τάχει κωλύσει τὰ δρώμενα, ὀχυρὸς αὐτῷ φανήσεται ὁ πρὸς τοὺς ἀστυγείτονας ἀγών: χρυσός. S. Cobets Var. lectt. p. 235 f.

Ι 59 p. 72, 22 πανταχοῦ πορευομένοις : πανταχοῖ. — Ebend. p. 72, 24 ὅπου ἂν ἄλλη παρακαλῶνται συστρατεύειν : ὅποι ἂν ἄλλοσε.

Ι 61 p. 75, 24 τὸ μὲν γὰρ χωρίον τῆς Θράκης, ὁ δὲ οἰκιστὴς Σάμων : ἦν Θράκης.

Ι 68 p. 84, 1 τὰ δὲ Παλλάδια καὶ τὰς θεῶν εἰκόνας κατασκευασάμενον ἀγαγέσθαι μετ' αὐτοῦ: ἀνασκευασσάμενον und μεθ' αὐτοῦ.

Ι 81 p. 103, 11 κατέστησαν εἰς τὸν βασιλέα: εἰς τὰ βασίλεια.

Ι 84 p. 108, 4 χαρίσασθαι δὲ Νεμέτορι τὴν ἐκτροφὴν τῶν παίδων ἀδελφῷ πειθόμενον ὄνομα Φαυστίνῳ: τάδελφῷ.

Ι 86 p. 110, 31 ἐπειδὴ οὐδὲν ἐμειοῦτο τῆς στάσεως: τὸ τῆς στάσεως. — Ebend. p. 111, 14 φυλακή τε ἀμφοῖν παρῆν οὐκ ἐπιτρέψουσα ὅ,τι μὴ φανείη λέξειν: λέγειν.

Ι 87 p. 112, 5 έχατέφου τὸ πλέον ἔχειν ἀφανῶς διοιπουμένου. Die Hss. lesen διωχομένου. Mir ist διανοουμένου wahrscheinlicher.

Ι 88 p. 113, 21 ἔμελλε τὴν ἀρχὴν τῶν ἔργων ποιήσασθαι: ποιήσεσθαι. Ebenso ist διαμαντεύσεσθαι wieder herzustellen II 5 p. 122, 25, wo die Hss. διαμαντεύσασθαι περὶ τῆς ἀρχῆς ἔμελλεν lesen. S. auch zu III 5 und zu IV 11.

Η 21 p. 140, 11 οἱ τὰ κοινὰ περὶ τῆς πόλεως ἱερὰ συντελοῦντες: ὑπέρ, und so öfter. — Ebend. p. 140, 17 ὡς ἐπὶ πολύ: ὡς ἐπὶ τὸ πολύ.

II 24 p. 143, 28 έξ ών δ' ἂν ἐπιτηδευμάτων καὶ δι' οίων γένοιντο τοιοῦτοι νόμων : ἐξ οίων.

II 28 p. 149, 22 ὑπ' ἀνάγκης τε μᾶλλον ἢ κατὰ γνώμην ἔπ' αὐτὰ τοὺς πολλοὺς παραγινομένους: παραγομένους.

Η 31 p. 153, 9 ὅτι τὴν γῆν ὁ Θεὸς οὖτος (Ποσειδῶν) ἔχει: σείει.

II 32 p. 154, 17 ἀποχοζν ολόμεναι τὴν ολκείαν δύναμιν μίαν αξοήσειν πόλιν οὐ μεγάλην: αξοείν.

II 37 p. 159, S ἀντιπαφεσκευάζετο τὰ κφάτιστα: κφάτιστα.

II 40 p. 163, 12 ἔοικε δὲ τὰ μετὰ ταῦτα γενόμενα τὴν
Πίσωνος ἀληθεστέραν ποιεῖν ἀπόκρισιν: ἀπόφασιν.

II 44 p. 167, 15 ξως τὸ χάλλιστον ἐπιθήσωσι τῷ πολέμῳ χράτος. Mit den Hss. ist ἐπιθήσουσι zu lesen und so der von Stephanus eingeführte Barbarismus zu beseitigen. Έως mit dem Futurum hat der Urbinas III 7 p. 219, 14 μη περιμένειν ξως  $\hat{r}_i$  μητρόπολις ἄρξει.

II 45 p. 169, 11 άξιοῦσα χαρίσασθαι τὴν εἰρήνην ταῖς δεομέναις ὑπὲρ τῶν ἀνδρῶν, δι' ἃς ἐξενηνέχθαι τὸν πόλεμον ἀπέφαινεν. Das letzte Wort ist zu streichen.

II 47 p. 171,  $3\pi\alpha\lambda\alpha i\tau\epsilon\varrho\acute{o}\nu$   $\tau\epsilon\lambda\acute{e}\gamma\omega\nu$   $\acute{e}\pi\grave{\iota}$   $\tau\alpha 7g$  xov- $\varrho\acute{\iota}\alpha\iota g$   $\tau\epsilon\partial$ ,  $\gamma\alpha\iota$   $\tau\grave{\alpha}$   $\acute{o}\nu\acute{o}\mu\alpha\tau\alpha$   $\acute{v}\pi\grave{o}$   $\tauo\~{v}$   $'P\omega\mu\'{v}\lambda o\nu$ . Ich glaube, dass  $\pi\alpha\lambda\alpha i\tau\epsilon\varrhoo\nu$   $'\check{\epsilon}\tau\iota$  (wie Dionysius sehr häufig schreibt) zu lesen und  $\acute{\epsilon}\pi\i$  (wofür die Hss.  $\acute{\epsilon}\nu$  haben) zu streichen ist.

II 55 p. 180, 9  $o\bar{t}\tau o_S$   $\ddot{r}_{i}\chi \Im r_{i}$   $\tau o\dot{t}\tau o_S$   $\dot{t}\pi\dot{o}$  'Pwuilov Iglaußos. Nach dem Sprachgebrauch des Dionysius scheint hier  $\kappa \alpha \tau \dot{r}_{i}\chi \Im r_{i}$  und VI 96  $\kappa \alpha \tau \alpha \gamma \alpha \gamma \dot{\omega} \nu$  statt  $\dot{\alpha} \gamma \alpha \gamma \dot{\omega} \nu$  geschrieben werden zu müssen.

II 60 p. 186, 5 παραγενομένω τε ὑπήντων ἔτι καθ' δόδον ὄντι: παραγινομένω, wie schon die Worte ἔτι καθ' δόδον ὄντι zeigen.

II 62 p. 188, 24 οὔτε  $\gamma \tilde{r}_{i}$ ς εἴλη $\varphi$ ε μο $\tilde{t}$ ραν οὔτε λείας: εἰλή $\varphi$ ει. Das Perfectum steht jetzt noch öfter falsch bei Dionysius.

II 72 p. 201, 3 ἄπαντα μὲν οὖν — ἐπελθεῖν διὰ πλῆ-θος οὐ ἑάδιον: ἐπεξελθεῖν. — Ebend. p. 201, 32 δίχας αἰτῶν ἥκει περὶ τῆς Ῥωμαίων πόλεως: ὑπέρ, wie II 21.

Η 73 p. 203, 30 διαιρεθέντα κατὰ τὰς συμμορίας τῶν iερῶν: τῶν iερέων. Mit Sylburg ist auch III 36 p. 273, 23 τῶν iερέων statt τῶν iερῶν zu lesen.

II 76 p. 207, 16 τοῦτον οὐκ ἂν αἰσχυνθείην ἐγω τὸν ἄνδρα τῶν ἐπ΄ εὐδαιμονία διαβοηθέντων ἐν τοῖς πρώτοις ἀριθμεῖν: τοῦτον οὖν οὖκ ἄν. Das Asyndeton lässt sich hier schwerlich entschuldigen.

III 5 p. 216, 9 ἔμελλον ἀμφοτέρας ἀναρπάσασθαιτὰς δυνάμεις: ἀναρπάσεσθαι. S. zu I 88.

III 6 p. 216, 23 παρεσκευάζοντό τε ως οὐκέτι Ῥωμαίων ἀκρο ώμενοι: ἀκρο ασόμενοι. — Ebend. p. 217, 11 μη-δὲν ἡγεῖσθαι φίλιον: vielleicht μηδέτερον.

III 9 p. 222, 15 άλλ' ώς μηδ' αὖθίς ποτε πολεμήσωμεν ἔτι δεῖ παρασκευάσασθαι: ὅπως — πολεμή σομεν.

III 11 p. 228, 28  $\pi \circ \lambda \lambda \dot{\alpha}$  εἶχον ἔτι λέγειν :  $\pi \circ \lambda \lambda$  ἄν. Ohne dieses ἄν würde es ἔχω heißen müssen. Vgl. zu VII 52 und zu VIII 26.

III 19 p. 238, 2 ἔπειτα ἀναβοήσεις τε ἀθρόαι παρ' ἀμφοτέρων αὐτῶν ἐγίνοντο. Das unerträglich matte αὐτῶν ist zu streichen.

III 20 p. 240, 12 ώς οὐκ ἂν ἔτι τῆς τύχης σφᾶς διαναστησομένης. Entweder ist ἄν zu streichen oder διαναστησαμένης zu schreiben.

III 23 p. 248, 6 ίκετεύω δὲ ὑμᾶς ἀπόρρητα ποιήσασθαι, εἰ μή με διεργάσεσθε. Vielleicht: εἰ δὲ μή, διεργάσεσθέ με.

III 29 p. 261, 29 εὶ μέλλοιεν — ὑποχείριοι καταστάντες τὰ ἔσχατα παθεῖν καὶ διαφυγόντες μηθὲν ὥσπερ ἐχθροὶ μνησικακεῖν: πάσχειν.

III 30 p. 263, 17 εἰ γὰς ἂν παςακινεῖν τι τολμήσητε: τολμήσετε ist zu lesen und ἄν zu streichen. — Ebend. p. 264, 17 ist λειποτακτῶν in λιποτακτῶν und demnach auch VIII 79 und IX 50 zu ändern.

III 31 p. 265, 22 παραταξάμενοι δὲ καὶ πολλοὺς ἀποκτείναντες ἐν τῷ μάχη κατεκλείσθησαν πάλιν εἰς τὸ ἄστυ: ἀπολέσαντες, wenn man nicht lieber annehmen will, dass Einiges ausgefallen ist und Dionysius geschrieben hat πολλοὺς μὲν ἀποκτείναντες, πλείους δ' ἀπολέσαντες oder ἀποβαλόντες.

ΙΙΙ 40 p. 277, 7 καὶ τάλλα πρὸς τειχομαχίαν κατεσκευασμένα ἐπαγόμενος : τάλλα τά. — Ebend. p. 278, 7 ἀποροῦντες ὅπη τράποιντο : ὅπο ι.

III 46 p. 283, 18 δι' οἵων ἐπιτηδευμάτων ἐπὶ τὴν βασιλείαν παρῆλθεν. Hier scheint προῆλθεν und ebenso IV 1
p. 1, 12 προελθεῖν statt παρελθεῖν hergestellt werden zu müssen.
Vgl. V 18 εἰς ἐπιφάνειαν προελθών, VI 19 εἰς ἐπιφάνειαν προῆλθον und XIX 17 (18, 20) ὅταν εἰς ὄγκον καὶ μέγεθος πραγμάτων προέλθωσιν, und s. auch zu IV 55.

ΙΙΙ 51 p. 290, 32 Τυρρηνολ δε συμμαχίαν ἀποστέλλειν ώμολόγησαν : ἀποστελείν.

III 60 p. 300, 27 ἀκούσατε νῦν: ο ὖν.

ΙΙΙ 65 p. 305, 17 τάλλα ἐπιτήδεια: τάλλα τάπιτήδεια.

ΙΙΙ 67 p. 307, 25 οὐδὲ γὰς αὐτὰς βούλομαι παςελθεῖν ἀμνημονεύτους: ταύτας. Vgl. zu VIII 19.

III 70 p. 312, 29 τοὺς παρακειμένους οἰωνοὺς ἐσκόπει: παραγινομένους, wie es gleich darauf heißt: τοὺς ὄρνιθας διέκρινε τοὺς παραγινομένους. — Ebend. p. 313, 6 θαυμάσαντι δὲ τὸ μέγεθος τῆς σταφυλῆς καὶ πόθεν εἰλή φει πυνθανομένω διηγείται πάντα ἐξ ἀρχῆς: εἰλή φοι. Vgl. zu XI 30.

III 72 p. 316, 21 καὶ ταῦτ' οὐκ ἐπιχώριον ἀλλ' ἔπηλυν ὅντα καὶ ἄπολιν : οὐδ'?

IV 6 p. 10, 15 οὖκ ἄφα νηπίους κατέλιπεν υίοὺς ὁ Ταφκύνιος ἐκ ταύτης γεγονότας τῆς γυναικός. Vor γεγονότας scheint γε ausgefallen zu sein. Jedenfalls wird man die Partikel sehr passend finden, wenn man vergleicht, was cap. 7 p. 11, 24 von einer zweiten Frau des Tarquinius berichtet wird.

IV 11 p. 18, 19 und 23 ἔμελλον ἀναφπάσασθαι und ποιήσασθαι: ἀναφπάσεσθαι und ποιήσεσθαι (vielleicht auch Z. 21 ἀνελεῖσθαι st. ἀναιρεῖσθαι). Vgl. zu I 88.

IV 14 p. 21, 21 ἄλλοθί που συντελεῖν : ἄλλοσέ ποι. Ebenso V 8.

IV 20 p. 30, 1 οὐ μακρὰν ἀπέχον ἀδυνάτου: τάδυνάτου. Vgl. VI 47 ταῦτα γὰρ ἐγγὺς εἶναι τοῦ ἀδυνάτου.

IV 29 p. 43, 22 τὰ κράτιστα δὲ ἄνθρωποι πεφύκασι φρονεῖν οἱ περὶ ταύτην μάλιστα γενόμενοι τὴν ἡλικίαν: κράτιστοι und γινόμενοι. Die Hss. lesen bloß κράτιστα, den Artikel hat Kießling hinzugefügt. Κράτιστος φρονεῖν ist zu vergleichen mit κράτιστος διοικεῖν τὰ κοινά III 28 und φρονῆσαι τὰ δέοντα ἐκανός Χ 36. Auch ἀγαθός wird häufig mit einem Infinitiv verbunden.

IV 33 p. 48, 26  $\tilde{\alpha}\pi\alpha\nu\tau\alpha$   $\mu\hat{\epsilon}\nu$  —  $\tilde{\alpha}\nu\vartheta\varrho\omega\pi\sigma\nu$   $\tilde{\sigma}\nu\tau\alpha$   $\tilde{\sigma}\epsilon \tilde{\tau}$   $\pi\varrho\sigma\sigma\sigma\sigma\nu$   $\tilde{\sigma}\nu$ ,  $\tilde{\sigma}$   $\tilde{\sigma}\sigma\nu\lambda\dot{\eta}$ ,  $\tau\dot{\alpha}$   $\pi\alpha\varrho\dot{\alpha}\sigma\sigma\sigma$ . Die letzten Worte streiche ich als einen höchst matten Zusatz, der auch bei Xenophon Anab. VII 6, 11 und Menander Andr. fr. IV Mein. fehlt.

IV 41 p. 60, 20 παρακολουθοῦντες ὅπη πορεύοιτο:
 ὅποι. — Ebend. p. 60, 27 οὔτε τοῖς προσιοῦσιν εὐμενὴς

οὖτε πρ $\tilde{q}$ ος  $\tilde{\eta}$ ν : οὐδὲ — οὐδέ (das zweite οὐδέ haben die Hss.).

IV 42 p. 61, 30 ετέραν βουλήν αὐτὸς κατεστήσατο παραγαγών ἐπὶ τὰς τῶν ἐκλιπόντων τιμὰς τοὺς ἰδίους εταίρους: παράγων oder noch besser προάγων (s. zu IV 55). So liest der Urbinas richtig IV 79 p. 103, 13 εἰσάγων für εἰσαγαγών.

IV 47 p. 67, 32 καὶ  $\pi \, \epsilon \, \varrho$  ὶ μὲν ἐμαυτοῦ τοσαῦτα λέγω:  $\tilde{v} \, \pi \, \dot{\epsilon} \, \varrho$ . Richtig besserte so Casaubonus IV 35 p. 51, 32.

IV 50 p. 71, 2 μεθ' ήμέραν καὶ νύκτως αὐτοὶ ταλαιπωροῦντες άλίσκονται κατὰ κράτος: vielleicht ἀεί.

IV 55 p. 76, 7 ἐλπίσαντες ἐπὶ τῷ σφετέρψ συμφέροντι διαλύσασθαι: διαλύσεσθαι. — Ebend. Z. 26 ist δή statt τε τα schreiben. — Ebend. Z. 29 ἐπὶ τὴν αὐτοκράτορα παράγουσιν ἀρχήν vermuthe ich προάγουσιν, indem ich vergleiche VII 33 προηγμένος εἰς ἐπιφάνειαν, VIII 90 ἐπὶ τὴν ὑπατείαν προαγαγεῖν, IX 1 ἐπὶ τὴν ἀρχὴν προαγαγεῖν, IX 42 ἐπὶ τὴν ὑπατείαν προαγαγεῖν und X 37 τὰ εἰς ἡγεμονίας προαγαγόντα. Vgl. zu III 46.

IV 66 p. 89, 20  $\pi$  o  $\delta$   $\alpha$   $\pi$   $\dot{\eta}$   $\nu$   $\ddot{\nu}$   $\beta \rho \nu$  ist  $\pi$  o  $\tau$   $\alpha$   $\pi$   $\dot{\eta}$   $\nu$  und IV 81 p. 105, 28  $\pi$  o  $\tau$   $\alpha$   $\pi$  o  $\dot{\nu}$   $\dot{\nu}$  für  $\pi$  o  $\dot{\nu}$   $\dot{\nu}$  and  $\dot{\nu}$  is the  $\dot{\nu}$  rotation I 7 und VII 57.

IV 68 p. 91, 18 νέος ὧν ὁ Βροῦτος ἔτι καὶ κομιδῆ βοηθείας συγγενικῆς ἔρημος: κομιδῆ καί, denn νέος ἔτι κομιδῆ gehört zusammen.

V 1 p. 113, 6 μη κατάξειν — βασιλέα Ταρκύνιον μήτε τοὺς απαίδας αὐτοῦ μήτε τοὺς ἐξ ἐκείνων γενησομένους: μη δ ἐ — μη δ έ. — Ebend. Ζ. 10 ταῦτα μὲν περὶ ἑαυτῶν τε καὶ τῶν τέκνων ὤμοσαν: ὑπέρ.

V 2 p. 113, 28 scheint τῶν πολλῶν statt τῶν πολιτῶν geschrieben werden zu müssen, wie es am Anfang dieses Kapitels heißt δείσαντες μὴ δόξα το ῖς πολλοῖς ἐγγένηται οὐκ ἀληθής.

V 3 p. 115, 7 επὶ τὴν ἐκκλησίαν προαχθείς: παραχθείς. Vgl. VI 16 παραχθέντες ἐπὶ τὴν ἐκκλησίαν u. VI 18 παραχθέντες ἐπὶ τὴν βουλήν, III 2 p. 212, 3 und III 8 p. 220, 4. Auch V 51 p. 174 31 scheint προαγαγόντες aus παραγαγόντες verschrieben zu sein. — Ebend. Z. 15 ἐπὶ τοὺς ἐφὰ ἑαυτῷ ποτε γενομένους ἦναγκάσθη καταφυγεῖν: ὑφὰ ἑαυτῷ.

V 9 p. 123, 25 δώσεις δίκας ἃς προσηκεν οὖκ εἰς μακράν: προσηκει oder vielleicht richtiger προσηκον. In

gleicher Weise ist  $\pi \rho o \sigma \tilde{\eta} \varkappa \varepsilon \nu$  VI 6 p. 218, 18, VIII 53 p. 168, 21 und X 28 p. 44, 28 zu ändern.

V 10 p. 123, 30  $\pi \varrho o \varepsilon \lambda \vartheta \dot{\omega} \nu$  —  $\ddot{\varepsilon} \lambda \dot{\varepsilon} \dot{\varepsilon} \varepsilon$   $\tau o \iota \dot{\alpha} \dot{\delta} \varepsilon : \pi \alpha \varrho \varepsilon \lambda \vartheta \dot{\omega} \nu$ . Ebenso scheint VI 35, IX 8 und öfter gebessert werden zu müssen.

V 27 p. 144, 18 τῷ μὲν ἔργφ πάνυ θαρρῶ: τὸ μὲν ἔργον? — Ebend. p. 145, 11 πρὸς τὸν δῆμον ἄπειμι: τὸν δαίμονα?

V 29 p. 147, 14 βουλευομένοις όστις δ τῆς ἐπιβουλῆς ἢν τρόπος: ἔσται, wie l 82 und VI 4.

V 31 p. 149, 12 ὅσα Ταρκύνιος ὁ πρεσβύτατος κατέλιπε: ὁ πρεσβύτερος, wie der Comparativ IV 41 steht: τὸν δὲ πάππον αὐτοῦ Πρίσκον ἐκάλουν, ὡς δ' ἡμεῖς ἂν εἴποιμεν, προγενέστερον.

V 35 p. 154, 10 ἄφτι γὰφ τῶν ἀνθφώπων καταλιπόντων τὰ ἐφύματα καὶ συνιόντων εἰς τοὺς ἀγφούς. Statt συνιόντων erwartet man κατιόντων wie cap. 37 τοῖς εἰς τὴν χώφαν κατιοῦσιν ἐκ τῶν ἐφυμάτων. Mir scheint aber καὶ συνιόντων die Interpolation eines zu sein, der an der Verbindung καταλιπόντων τὰ ἐφύματα εἰς τοὺς ἀγφούς Anstofs nahm.

V 36 p. 154, 18 τὴν ᾿Αρικηνῶν πόλιν δεύτερον ἔτος ἤδη πολεμῶν: vielleicht πολιορκῶν, wie VII 5 ἐπολιόρκει τότε τοὺς ᾿Αρικηνούς. — Ebend. Ζ. 22 ἐστράτευσεν ἐπὶ τοὺς ᾿Αρικηνοὺς ἰδίαν κατασκευαζόμενος ἀρχήν: κατασκευασόμενος Ρ Vgl. VII 5 ἰδίαν ἀρχὴν κτή σασθαι βουλόμενον.

V 40 p. 160, 10 εἰς δίκην αὐτὸν ἀπῆγον: ὑπῆγον, wie IX 23 u. 27, XI 46 u. XVII 5.

V 42 p. 162, 22  $\pi \varrho \wr \nu$  ἐπὶ τῷ ἐρύματι γένωνται :  $\pi \varrho \wr \nu$  ἄν. — Ebend. p. 163, 8 ἦν δὲ τοῦτο τὸ σύνθημα τοῖς ἐπὶ τῆς ἑτέρας παρεμβολῆς. Der Artikel vor σύνθημα ist wohl zu streichen.

V 49 p. 179, 9 φράσας δὲ οὐδενὶ ποῦ μέλλει πορεύεσ $\Im$ αι: ποῖ.

V 71 p. 202, 4 μη μεταθήται την προαίρεσιν τοῦ βίου τοῦ δήμου γενόμενος προστάτης: γινόμενος?

V 75 p. 206, 18 ώστε ὅχλον ἄν τινι καὶ φλυαφίαν φανηναι τὴν περὶ τὰ μικρὰ καὶ φαῦλα ἡμῶν σπουδήν: λῆρον oder, was weniger von der handschriftlichen Lesart abweicht,  $\Im \Im \lambda$ ον.

V 77 p. 219, 18 πέφυκε δὲ οὖ ταῖς δυναστείαις τοῦτο μόναις, ἀλλὰ καὶ τοῖς ἄλλοις συμβαίνειν τοῖς περιμαχήτοις — πράγμασι: μόνον. S. L. Dindorf Praef. ad Diodor. Vol. III. p. VII f.

VI 5 p. 217, 6 τὰ μὲν δὴ παρασχόντα τοῖς ἡγεμόσιν αὐ - τῶν ταχεῖαν παρατάξεως ἀνάγχην τέως οὐ προαιρουμένοις ταῦτ' ἦν: ἀμφοτέρων?

VI 9 p. 222, 12 μηδενός τῶν ἀναγκαίων δεη θῆναι: ἐνδεη θῆναι.

VI 11 p. 224, 12 ἀγωνιζόμενον ἐφ' ἵππου : ἀφ' ἵππου, wie richtig IX 16 p. 250, 2 steht.

VI 16 p. 231, 8 und 9 ist οὔτε — οὔτε statt οὖδὲ — οὖδέ zu lesen. — Ebend. Z. 19 ὑπισχνοῦντο αὐτοῖς πέμπειν ἐπικουρίαν: <math>πέμψειν.

VI 17 p. 232, 10 ἐδέησε δὲ οὐδενὸς αὐτῷ μάχης. Kiefsling hat die verdorbene Stelle herzustellen gesucht, indem er ἀγῶνος statt μάχης schrieb. Ich suche den Fehler vielmehr in οὐδενός und schreibe οὐδέν, wie es z. B. VI 25 heiſst τῆς δὲ συμμαχίας οὐδὲν αὐτῆ ἔφη δεῖν τῆς Λατίνων.

VI 26 p. 244, 9 δρόμος  $\bar{\eta}\nu$  τῶν ἀπόρων ἰδιαν τύχην ἀνακλαιομένων. Zwei geringere Hss. lesen τὴν ἰδιαν τύχην. Es ist aber wohl zu schreiben ώς ἰδίαν τύχην. — Ebend. Z. 27 ἕως ᾶν ἡ βουλὴ περὶ αὐτῶν διαγνοίη. Entweder ist hier einmal ἀν nach ἕως falsch hinzugesetzt worden, während es umgekehrt sehr häufig ausgefallen ist, oder es ist διαγνῷ zu schreiben.

VI 28 p. 246, 3 μη περιιδεῖν ἀνάστατον την πατρίδα γενομένην: γινομένην, denn die ἀνάστασις drohte ihnen erst. — Ebend. p. 247, 1 ὑπεσχῆσθαι δ' αὐτῷ ἔφη την βουλην ἐμπεδώσειν ὅ,τι ἂν διομολογήσηται τῷ πλήθει, αὐτὸν δ' ἐκείνοις πείσειν τοὺς δημότας μὴ προδώσειν τοῖς πολεμίοις τὴν πατρίδα: προδοῦναι und vermuthlich auch αὐτός.

VI 42 p. 261, 5 υπέσχετο συνάφασθαι τοῦ πολέμου: συναφεῖσθαι.

VI 44 p. 264, 24 οὐ δυνατὸς ἔτι ἀμύνειν ἑαυτ $\tilde{\varphi}$  εἰμι: ἐμαυτ $\tilde{\varphi}$ .

VI 49 p. 271, 12 καὶ τοῦτο πεπόνθασι παρ' οὐδὲν ἕτερον  $\mathring{\eta}$  ὥστε λογισμ $\tilde{\psi}$  μὴ κρίνειν τὸ συμφέρον, ἀλλὰ θυμ $\tilde{\psi}$  καὶ μανί $q:\mathring{\eta}$  τό, d. i. gleich  $\mathring{\eta}$  παρὰ τό.

ύπομένων τούς τε ύπὸ τραυμάτων κάμνοντας ἀνεκτᾶτο θεραπείαις und II 42 τοὺς κεκμηκότας ὑπὸ τραυμάτων ἀνακτησάμενοι. — Gleich nachher ist κατεπεφεύγεσαν statt καταπεφεύγασιν zu schreiben.

IX 3 p. 228, 12 τοσαύτη δ' ἀναρχία καὶ καταφρόνησις τοῦ ἡγεμόνος πᾶσιν ἐξ αὐτῶν παρέστη: etwa ἐξ αὐτῆς (naml. τῆς ἀναρχίας)?

IX 4 p. 228, 26 καὶ οὐ πρότερον ἀνέφξαν αὐτοῖς τὰς πύλας οἱ φύλακες, ἢ λαμπράν τε ἡμέραν γενέσθαι καὶ γνωσθῆναι τὸ οἰκεῖον στράτευμα: ὅτι οἰκεῖον στράτευμα oder οἰκεῖον ὂν τὸ στράτευμα?

IX 5 p. 229, 32 οὐ μὴν ἐχρήσαντό γε παντί:τῷ παντί.

IX 16 p. 248, 26 ist ἀνοχωχευόντων für ἀναχωχευόντων zu schreiben. — Ebend. p. 249, 19 πολὺ τὸ παρὰ γνώμην ἀπήντησε ist τό entweder zu streichen oder mit τοῦτο zu vertauschen.

IX 17 p. 251, 18 ή δὲ βουλὴ — δόγμα ἐξήνεγκε, διδόναι τὴν εἰρήνην —, ἐφ' οἶς δὲ δικαίοις αὕτη γένηται, τὸν ὕπατον καταστήσασθαι: γενήσεται.

IX 23 a. A. ist  $\gamma o \tilde{v} \nu$  mit  $\delta'$   $o \tilde{v} \nu$  zu vertauschen.

IX 23 p. 260, 23 καὶ οὐδὲ τότε ἀπαναστῆναι τὴν στρατιὰν ὁ Μενήνιος ὑπέμεινεν: ἀπαναστῆσαι (Sylburgs Vertheidigung der Vulgata genügt nicht). — Ebend. p. 261, 11 οὐδὲ γὰρ ἀποσκευάσασθαι δύναμιν ἔσχον οἱ φεύγοντες: οὐδέν?

ΙΧ 24 p. 262, 1 πρὸς ἁρπαγάς τε τῶν ἐγκαταλειφθέντων ἐν τῷ χάρακι τραπόμενοι : ἐγκαταλη φθέντων, wie VI 3. 91. 92. ΙΧ 16. 58.

IX 25 p. 263, 7 οὖκ ἔλαττον ἢ τριπλάσιον τοῦ πολιτικοῦ πλήθους: πληθος.

IX 29 p. 270, 8 τοῖς μετ' αὐτὸν ὑπάτοις τήν τε χώραν παρέδωκα ὅπλων πολεμίων ἐλευθέραν : μετ' ἐμαυτόν.

IX 55 p. 306, 22 χάρακας ἐξωρύξαντο. Die Stelle ist lückenhaft und lautete ursprünglich etwa so: χάρακας ὑψηλοτέρους ἐβάλοντο (oder ἤγειραν) καὶ τάφρους βαθυτέρας (oder εὐρυτέρας) α΄ρύξαντο, wie sich aus der Vergleichung folgender Stellen ergibt: II 37. III 4. IX 62 und XI 47.

IX 56 p. 307, 30 ἀπὸ τῶν τειχῶν ἦναγκάζοντο ἕκαστοι ἀύνεσθαι: ἐκεῖνον?

IX 58 p. 310, 17 οἱ Ῥωμαῖοι ἀπετράποντο, ὑπὸ κόπου τοώματα παρειμένοι καὶ οὐδὲ τὰ ὅπλα ἔτι ὅμοια ἔχοντες: εέραια? Vgl. VI 14 πολλοὶ μὲν ἔκαμον ὑπὸ τραυμάτων, τειρήκεσάν τε ἄπαντες ὑπὸ κόπου, ὅπλα τε ἄχρηστα τοῖς είστοις ἦν. — Ebend. p. 311, 13 ὡς ἀναπαυσόμενοί τε αὖις καὶ εἰς τάξιν καταστησόμενοι: καὶ αὖθις.

IX 68 p. 326, 3 τὸ ἀὲ ὁεῦμα ὥσπες τι καὶ ἄλλο ὀξύ: πες τι καὶ ἄλλο, wie es z. B. I 18 εἴπες τινὲς καὶ ἄλλοι d V 25 εἴπες τις καὶ ἄλλος heiſst.

Χ 4 p. 5, 16 οί τε ύπατοι καὶ τῶν πατρικίων οἱ πλεϊστον νάμενοι τραχύτερον ἤδη αὐτῶν προσιόντες καθήπτοντο: χριόντες.

Χ 5 p. 6, 30 αύτοὶ παρασχεῖν τὸ ἀσφαλὲς ὑπισχνούνοι : παρασχήσειν.

Χ 10 p. 14, 31 ὅταν δὲ ἡμᾶς ἐκποδών ποιήσωνται, τότ ἡ κατὰ πολλὴν ἀσφάλειαν ἡγοῦνται διαπράξασθαι αρ' ὑμῶν τὰ λοιπὰ ἀναιρεθῆναι διὰ κοινοῦ ψησματος τὰς γενομένας ὑμῖν πρὸς τὸν δῆμον ὁμολογίας: απράξεσθαι παρ' ὑμῶν τὰ τε λοιπὰ τό τ' ἀναιεθῆναι.

Χ 11 p. 16, 29 οὐκ ἂν ὀρθῶς ποιοῖτε τοῖς τὰ ὅμοια ;ιοῦσι καθ' ἡμῶν προσέχοντες τὸν νοῦν, ἀλλὰ κοινοὺς ἡγού-νοι τῆς πόλεως ἐχθρούς : ἀλλ' οὐ.

Χ 12 p. 17, 6 συνελάλουν άλλήλοις, ώς χαλεπόν έκάτενν ἦν: έκάτε وον είη.

X 13 p. 19, 28 τοσοῦτον φύλακα τῆς ἀριστοκρατίας ἀραζόμενον ὑπ' αὐτῶν περιείδετε: ἀναρπαζόμενον. Das impositum ist in dieser Verbindung Regel und mit Recht von siske VII 4 wiederhergestellt.

X 18 p. 28, 29  $\pi$  ρ iν η i  $\pi$  iας iο της iοχης μοι διέλθη iονος :  $\pi$  ρ iν iν.

Χ 23 p. 36, 6 · βουλόμενος αὐτούς είς τοιαῦτα προσα-

γαγέσθαι χωρία: προαγαγέσθαι. Vgl. IX 20 προαγόμενος τοὺς πολεμίους ἀεὶ προσωτέρω τοῦ χάρακος.

X 25 p. 40, 17 τον αὐτουρον αὐτοῦ ἀντὶ τοῦ βασιλειοῦ μετείλη φε βίον. Das Perfect ist hier eben so fehlerhaft als II 62 εἴλη φε, VIII 68 καταπεφείγασιν und VIII 70 ἀποδέδωνε. An unserer Stelle lesen aber die zwei besten Hss. ganz richtig μετειλή φει. Dionysius braucht nämlich öfter das Plusquamperfectum, wo man den Aorist oder das Imperfectum erwartet, wie X 33 εἰλή φεσαν und VIII 64 παφειλή φεσαν.

X 28 p. 43, 22 πάττ' — δεα — κατέσχομεν τάγαθά: άγαθά, wie bei Sylburg steht. S. meine Conjecturen z griech. Prosaikern II S. 25 f.

Χ 36 p. 56, 7 μμην γάς τότε έπτααμεμοσέτης, έταιτόμην δ' έτι ίπο λοχαγώ. Obgleich ήμην auch Χ 37 und III 16 sich findet, so ist doch hier ήν μέν τα lesen. — Ebend. p. 56, 12 των δε σημείων χρατουμένων υπό των έχθρων —, τὰ σημεία διέσωσα τῆς σπείρας: ἀνέσωσα und mit Urbinas τῆ σπείρα. Richtig steht ἀνασώζειν und ἀνασώζειθει ΙΧ 31 und VIII 65. — Ebend. p. 56, 20 συνέβη τον ἀετὸν ὑπὸ τοῖς πολεμίοις γενέσθαι: ἐπί.

Χ 51 p. 76. 12 του μη παθείν ταυτα έπέρους προϊδέσθαι: ταυτά?

X 52 p. 77. 29 ούτε δίκαια ούτε δσια πειείν αποστιρών τους θεους α δίδωσιν αυτοίς δ νόμος: ποιείν αν.

Χ 53 p. 78. 20 οί γὰς ἐπικουςεῖν ταῖς ἐτέςων βουλόμενα συμφοςαῖς — τὰς αὐτὰς ἐκείνοις νόσους μετελάμβανον: τῆς αὐτῆς ἐκείνοις νόσου. — Ebend. Ζ. 28 ἀπ' ὀλιγωςίας, wie es kurz vorher hieß ὑπ' αἰσχύνης.

Χ 54 p. 81, 13 ούχ έχοντες δ,τι πράττου σιν : πράττωσιν.

XI 15 p. 110, 15 οὐκέτι γὰ ρ αὐτὸν ὀρθοῖς ὅμμασι ὁυναίμην ὁρᾶν: γὰ ρ ἄν.

ΧΙ 25 p. 124, 32 πῶς ἐπανορθωθείη τὰ τῶν στρατηγῶν ἁμαρτήματα λέγειν παρεκάλουν: πῶς ἄν.

Xl 28 p. 129, 26 διδούς τε πολλά καὶ έτι πλείσνα τῶν δεδομένων ὑπισχνούμενος: διδομένων war nicht zu ändern. Ebenso ist V 32 τὰ διδομενα δέχεσθαι, die Lesart des Urbinas,

richtig. Nicht geändert hat man das Richtige an andern Stellen, wie II 60. III 9 und 30.

XI 43 p. 149, 31 δ τε νόμος ἀποκτείνειν ἔδωκε τοῖς ἡγεμόσιν ἔξουσίαν τοὺς ἀπειθοῦντας ἢ τὰ σημεῖα καταλιπόντας ἀκρίτως: ἀκρίτους.

ΧΙ 46 p. 155, 3 άχθομένων ἤδη τῶν πολιτῶν καὶ τῶν πολεμίων .... γενέσθαι προσδοκώντων : καὶ τῶν πολεμίων ἔφοδον γενήσεσθαι προσδοκώντων?

ΧΙ 47 p. 155, 17 καὶ πάντα δεδιότος ἐποίει: πάντα τὰ δεδιότος. Vgl. VI 47 τὰ γοῦν ἔργα δρῶσιν ἤδη μετεγνωκότων. — Ebend. Ζ. 30 τῆ δ' ἔξῆς ἐπὶ τὴν ἀποσκευὴν αὐτῶν ἦγεν οὐ σφόδρα ὀχυρὰν οὖσαν: vielleicht τὴν παρεμβολήν. Richtig scheint auch III 53 ἁλούσης δὲ τῆς παρεμβολῆς τῶν Λατίνων Portus statt τῆς παρασκευῆς zu vermuthen.

XII 12 (15) p. 185, 26 οἱ θεοὶ — ἐγγυῶνται ἀσάλευτον φυλάξαι τὴν ἐκ προγόνων παραδοθεῖσαν εὐδαιμονίαν : φυλάξειν.

XIII 12 (18) p. 197, 11 παφελχούσης δὲ τῆς βουλῆς τὰς ἀποχρίσεις, ἐπὶ τὴν Ῥώμην τὸν πόλεμον ἀναγχαίως οἱ Κελτοὶ μετήγαγον: vielleicht ἀγαναχτοῦντες, wie bei Diodor. XIV 114, 1.

XIV 8 (12) p. 202, 27 τῆ Pωμη ἐκ δευτέρου στρατεύσαντες: ἐπιστρατεύσαντες.

XV 3 p. 211, 16 οἱ περίοικοι τοσοῦτον δεήσουσι Καμπανοῖς τιμωροῦντες ἐφ' ἡμᾶς γε στρατεύειν: τοσούτου. Dasselbe ist auch XV 8 (11) τοσοῦτον δέομεν ἀδικεῖν ὑμᾶς herzustellen, da Dionysius sonst immer so schreibt.

XVI 3 (7) p. 223, 27 πάντα τοῦ πολέμου: πάντα τὰ τοῦ πολέμου.

XVIII 2 p. 233, 18  $P\eta\gamma$ ior  $\delta$  τόπος καλεῖται  $\tilde{v}$  π' ἀνδεὸς δυνάστου : ἀπ' oder  $\tilde{\epsilon}$ π'.

XIX 7 p. 236, 25 οἱ τὴν ἐπίτομον καὶ ταχεῖαν ὁρμὴν ἔχοντες εἰς τὰ πρόσω: ἐπίτονον. Der Gegensatz ist nämlich im Vorhergehenden σχολαιτέρα πτῆσις.

XIX 14 p. 243, 3 έξ ὧν αὐτὸς χρείττων ἔση καὶ τιμιώτερος ἐν τῆ ἑ αυτοῦ πατρίδι: αὐτῶν und σε αυτοῦ (dieses auch weiter unten Z. 17). — Ebend. Z. 7 διδάσχων, ὡς ἐπὶ κακῷ τῆς πόλεως ἀφὶγμαι, Ταραντίνοις καὶ τοῖς ἄλλοις

## HENTLEIN, ZU DIONYSIUS HALICARNASENSIS

Ίταλιώταις ὑπουχόμενος βοηθήσειν : ώς οὐκ ἐπὶ κακῷ (mit Hotako) und Ταφαντίνοις δέ.

XIX 15 p. 245, 19 οὐδὲ κατὰ τοῦτο δίκαιος εἴην τῆς ετχης κατηγοφείν: οὐδ' ἄν.

1. 10 μ. 265, 16 οὐδὲ πλήθος ἀνδρῶν τῶν τότε παψητηξημενών ὁλίγον, ἀλλ' ὅσον καὶ τριπλάσιον ἐνα: millicht τῶν ἀντικαραταξαμένων ἔλαττον.

Wertheim.

422

F. K. HERTLEIN.

## DE RECENSENDIS SENECAE TRAGOEDIIS.

Novem tragoedias, Senecae plerasque et Senecae nomine pridem coniunctas, ante quartum saeculum data opera interpolavit homo versus procudere non mediocriter edoctus, qui sana temere commutavit, corruptelas manifestas oblitterando depravavit, indagavit magisque corrupit quasdam hodieque latentes. idem Octaviam praetextatam, primis Flaviorum temporibus scriptam, simili ratione pertractatam novem tragoediarum corpori iniunxit mutatique ordinis locum tenere iussit nonum. interpolatae huius editionis cum codices quos novimus cuncti exempla sint praeter Laurentianum XXXVII 13, quem Etruscum appellare post Gronovium consuemus, librosque adhuc ignotos duo, de quibus mox certior fies, editoris consilium ac rationem paucis inlustrasse non inutile erit<sup>1</sup>).

ac primum, quemcumque tragoediarum locum examinaveris, misere quidem poetam ab illo laceratum intelleges. sed tam perite interpolator artis leges Senecaeque morem secutus est, ut, nisi fons purus pateret, nobis non minus quam Lipsiis et Scaligeris versus solidi dimidiive ab illo confecti probati plerique forent<sup>2</sup>). immorari vero non attinet in eis quae ad genium curandum locis

<sup>1)</sup> et testimonia usu trita et aliorum iudicia praetermitti res ipsa iubet. nec multi sunt quos his tragoediis operam dare sciam, de quibus post Gronovium et Lachmannum unus Bernardus Schmidtius bene meritus est. qui quaestiones nuper, quas Annaeanas vocat, de eis instituit, Habruckerus, sobrio plerumque iudicio usus nova non multa protulit. — at quae otiose excogitarunt homines, qui artem ludibrio habent, ea semel refutata silentio premuntor.

<sup>2)</sup> metrica vitia perraro offendunt, quale intulit Troad. 425: Troia concidit in fine versus (pro-quodcumque accidit). insigne callidae temeritatis exemplum habes Troad. 212 sq., ubi adiecit dimidios versus duo, versum 235

424 LEO

sanis homo foede diligens novata intrusit. maiore interdum cum fructu vestigiis illius insistemus, ubi inventis suis locos re vera corruptos oblimavit. qualia aut spreverunt viri docti, ut Etrusci scripturas reciperent, quas corruptas esse recte ille intellexisset; aut prae apertis Etrusci vitiis in interpolatoris correcturis aquieverunt. inspice Phoenissarum v. 108'). Oedipus mori cupiens ensem postulat filiam, sed notum nece ensem paterna:

tradis? an nati tenent

cum regno et illum? faciet ubicumque est opus ibi sit. relinquo. natus hunc habeat meus, sed uterque.

elegans visa est haec Etrusci scriptura Gronovio. sed vellem protulisset latini scriptoris locum, quo probasset, opus facere hic idem sigificare posse quod suum opus facere. quae attulit contraium probant. illud latinum non esse sensit interpolator, qui pessime scripsit: faciet ubicumque est scelus. sequitur ibi sit; quod sic stare non posse cum vidit Peiperus, aliquid vidit: cum correxit, interpolavit. atque certissimum est, ibi sit attinere ad ubicumque est opus, corruptum igitur esse faciet et scribendum:

facinore ubicumque est opus,

ibi sit: relinquo. natus hunc habeat meus. simile accidit Troad. 513, ubi quod antiquitus inepte<sup>2</sup>) traditum est:

succede tumulo nate; quid retro fugis turrisque latebras spernis?

immutavit interpolator scribendo: turpesque latebras. spreta Etrusci lectione hoc recepit Gronovius, sed hoc non minus inepte Andromacha dicit antequam intellexerit, cur fugiat filiolus latebras. scripsisse poeta videtur: tutasque latebras spernis<sup>3</sup>).

loco motum post 214 posuit. litterarum cum plerumque nullam curam haberet, interdum locos sanos coniecturis non minus lepidis temptavit, quam qui nostra aetate coniecturarum prurigine laborant. vide Phaedr. 341 sq.: hac regna tenet puer immitis | spicula cuius sentit in imis | pervius undis rex Nereidum. sic conformavit versum tertium: cerulus undis grex Nereidum.

<sup>3)</sup> numeris invitus utor conturbatis novissimae editionis, quippe qua carere non possit qui haec mea legere velit. tragoediarum lectori Gronovii editione utendum est.

<sup>2)</sup> tumulum (cf. 492 sq.) non potuit turrem vocare; cf. 1078.

<sup>3)</sup> Quod dubitanter conieci certum esse video dum Ambrosianum codicem retracto, qui id ipsum praebet.

c. Oet. 123 sq. Stamus nec patriis messibus heu locus et silvis dabitur lapsaque sordidae fient templa casae. iam gelidus Dolops hac ducet pecudes qua patet obrutus stratae qui superest Oechaliae cinis.

sisere corrupta captarum virginum lamenta sic in Etrusco sunt. v. 123 interpolata leguntur haec: nec (vel nunc) moenibus heu locus. in loco conclamato nemo temptavit, quod mire significare voluerunt: adhuc vivimus. aliter r, qui tamen ex interpolata scriptura non potuit veram v. 126 qua patet obrutus, quod nihil est, ita commutavit lator: qua tepet o. adscribam versus ita conformatos, ut ilis saltem loci sententia ostendatur, v. 126 emendetur:

iam nullus patriis messibus heu locus, sed silvis dabitur lapsaque sordidae fient templa casae, iam gelidus Dolops hac ducet pecudes, qua latet obrutus stratae qui superest Oechaliae cinis.

road. 1153 Polyxena deiectis pudore vultibus ad sacrificium it et, ut solis iam iam cadentis lumen dulcius solet esse, stupet omne vulgus et fere cuncti magis peritura laudant.

ipsit interpolator, correxerunt uno ore viri praestantes: ut sed haec est commutata ab illo scriptura Etrusci: et effert magis¹). vide meliusne nobis emendatio cesserit scribenoratione post 1152 leviter incisa:

stupet omne vulgas, utque fit cuncti magis peritura laudant.

ed. 170 in concitato Medeae et nutricis colloquio:
. moriere. Med. cupio. N. profuge. M. paenituit fugae
ea fugiam? N. mater es. M. cui sim vides
terpolata est scriptura, cum in Etrusco legatur: Medea fiam.

errat de codice suo Gronovius. — interpolator quae tam aperte corssent raro omisit, ut Phaedr. 409 loco ter quaterque corrupto reliquit alti. in Vossiano demum inepta coniectura legitur: Tanaitis aut. Tanain intulerant qui eius cum Maeotide identidem coniuncti met. cf. Phaed. 723. Herc. 1330 sq. versu illo unius Hippolytae menpus est. sed velim versum 410 aliquis explicet.

quod posset verum esse, nisi v. 166 antecederet: Medea superut. verum certe est fiam et flagitatur nomen cui nutrix cum vi quadam matrem opponat. probabile est Megaera fiam. nam similes fuisse litteras nomen in Etrusco facili errore bis positum docet: paenituit fugae medea | Med. fiam.

Herc. Oet. 1742:

semiustus ac laniatus, intrepidus ruens in Etrusco legitur, rubens in interpolatis. fuisse videtur intrepidum tuens<sup>1</sup>).

denique maioris temeritatis exemplum habes Phaed. 649 ubi cum scripserit Seneca, quod vidit Gronovius:

intimis saevit ferus

visceribus ignis mersus,

in Etrusco legitur: intimis ferit ferus. quod ulcus ut sanaret ille versum Phaedrae orationi solidum intrusit scripsitque

intimas saevus vorat

penitus medullas atque per venas meat visceribus ignis mersus.

quem versum confictum esse ex eiusdem tragoediae v. 284 sq. viderunt alii<sup>2</sup>).

unum potissimum est quod exemplis modo adlatis comperimus: scilicet eandem fere quae nobis per Etruscum codicem servata est novem tragoediarum speciem interpolatae editionis auctoriante oculos fuisse, praeter solitas temporum iniurias. unde ne in

<sup>1)</sup> cf. 1683: dirum fremens. 243: stetit furenti similis ac torvum intuens. Thy. 706: adsistit aris torvum et obliquum intuens. Lucr. V 33 acerba tuens et Lachmann. p. 278.

<sup>2)</sup> adscribam versus ut corruptelam tollam: iste lascivus puer et renidens | tela cum certo moderatur arcu, | labitur totas furor in medullas | igne furtivo populante venas. | non habet latam data plaga frontem e. q. s. tela quam certo codd.; ad 650 cf. etiam Med. 844 meet in pectus venasque calor. — versus non raro secundum alios immutavit ut Herc. 223 (ecules remisso lumine ac placido intuens) ex 1027 et, quod vidit Commelinus, Phoen. 187; ubi sententiam restituit Bothius versu 186 scribendo temporum haut ipsa mora. similiter aut pro haut reponendum est Med. 596: nec regi eurat patiturve frenos | aut timet mortem. — in versibus ab illo interpolatis habendus erit etiam Phaedr. 15 (ubi maeandros per inaequales), egregie ab Hauptio correctus, sed in Etrusco non errore omissus. nam sic oratio procurrit (v. 14): ubi per graciles levis Ilisus | labitur agros piger et steriles | amne maligno radit arenas. de fluminis nomine recte scribendo cf. Wachsmuth

eis quidem quae corrupte Etruscus praebet ullam esse interpolatae lectionis auctoritatem sequitur: id quod non satis tenuit ne Schmidtius quidem. minus autem mirabimur quod novem tragoediarum corpus novi editoris itemque correctoris operam flagitare visum est. quae forsan vehementer placuerit illius temporis hominibus: limate enim et polite iam procedebat versuum contextus. quo factum est ut. quod fatum inter scriptores veteres non Seneca tulit unus'), interpolata editio obtineret, genuina tantum non periret. quare grates habendae sunt viro erudito, quisquis fuit, qui unum saltem novem tragoediarum exemplar servavit, e quo saeculo XI vel XII transscriptus pendet Etruscus<sup>2</sup>). quem diligenter et religiose transscriptum esse manifesto comprobant corruptelae, quas iam interpolatae editionis auctori ante oculos fuisse cognosed fieri non poterat, quin novi inreperent scribendi errores, quibus pristini aliquid inesse videretur a vulgari diversum. accedebant lacunae, praesertim in Hercule Oetaeo. factum est ut propter lectionem uno codice stantem vacillaret saepe in singulis iudicium, nec satis firmum unicum recensionis fundamentum Etruscus esset. veracibus videlicet et incorruptis testibus opus erat, quibus eius fides iuste aestimaretur. quales reperire mihi contigit dum priore anno in Italia versor. sunt autem duo

die Stadt Athen I p. 116 adn. 1. quod et hoc versu et v. 512 (niveo corpus Eliso fovet) recte traditum esse monere liceat, ne praetermittatur occasio libro praestantissimo qualescumque gratias agendi.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) inter scaenicos Romanorum poetas Terentii codicum memineris: Bembini et Calliopianorum.

<sup>2)</sup> eius exemplar maiusculis litteris scriptum fuisse corruptelae docent qualis extat Agam. 202 perde perfunde virum pro perde pereundo virum. (PEREUNDO — PERFVNDE). 559 et magis pro et Aiacis (AIACIS — MAGIS). Troad. 642 iniuria recipitur interpolata lectio: dediscit animus sero quod didicit diu, sententiae acumine ab loci sententia alieno; cui unum convenit dediscit animus saepe quod didicit diu. in Etrusco scriptum est sicre (SAEPE — SICRE). verba non segregata inter se sed continuo scripta fuisse loci docent qualis est Herc. 18 mundus puellae serta cnosiacae gerit (puellas fert a nobis lac egent E). 919: tu conditores urbis et silvestria | trucis antra Zethi, nobilis Dircen aquae | laremque regis advenae tyrium coles. sio legendum est; v. 920 in E extat: nobilis dircenaq;, nam non intellexit librarius quod religiose transscripsit. unde interpolator effecit: nobiles Dirces aquas. id ubi in novissimae editionis margine correxeris (Peipero enim placuit Withofiana interpolatio nobilis Dirces nemus), Gronovium quaeso consulas. quem verum ante hos ducentos annos publici iuris fecisse invenies.

genuinae editionis exemplaria, Ambrosianum alterum, alterum Vaticanum.

Mediolani in bibliotheca Ambrosiana in codicem incidi saeculi XIV membranaceum oblongae formae duodequinquaginta foliorum (quinionum quattuor, octo unius senionis foliorum) binarum columnarum sexagenorum quaternorum versuum, manibus tribus aetate aequalibus exaratum (1. quin. I ad IV med. [HO. 38]; 2. ad sen. fol. 4 [Oct. 43]; 3. ad finem), quem recentis aevi neminem legisse foliorum margines docebant partim liquore pridem conglutinati. mihi M audit, catalogo bibliothecae D 276 inf. continet Etrusci ordine et nominibus novem tragoedias, Octavia in fine adiecta, cuius nomen Ottavia scriptum codicem in Italia compositum esse docet. septem tragoediarum versus verbaque cum genuina editione consentiunt: cum interpolata Phoenissae et Medea contuli Herculem furentem¹) et Phaedram integras, ceterarum partes quas eligi temporis angustiae iubebant. reliquias instante hieme conficiam.

alterum genuinae editionis exemplar adhuc ignotum continetur foliis 197° ad finem codicis Vaticani 1769, in quo leguntur una manu scripta Quintiliani declamationes (f. 1—48°), Senecae opera philosophica, insertis inter libros de providentia et de ira Senecae 'de civilibus causis ad Novatum' libris X (f. 66°—80°), sententiae metricae et pedestres (f. 192°—195°), minora quaedam, tragoediae. membranaceus est saeculi XIV formae oblongae foliorum 246 binarum columnarum sexagenorum binorum versuum. in tragoediarum ordine nominibus specie cum Ambrosiano conspirat, praeterquam quod Phoenissas et Oedipi nomine inscribit et post Oedipum collocat. interpolatae lectionis Phoenissas et Medeam, in fine adhaerentem habet Octaviam. sed dubitandi spatium non concedit tragoediarum titulus:

Marcj lutii annei senece tragedie novem. hercules. troades. phenissa medea. phaedra. oedipus. agamenon thiestes. hercules. octavia. feliciter incipiunt. Iuno.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) quam soleo Herculem appellare, alteram Herculem Oetaeum. cognomina non genuina quidem sed apta addidit interpolator. eidem mirum videbatur quod tragoedia Phoenissarum nomine inscripta choro careret: ideo Thebaidem illam vocavit.

on computavit librarius nomina: nam decem sunt. genuinus itur numerus est, non mutatus adiecta Octavia. adscribam item iod in tragoediarum calce legitur, praemissis Senecae vita metromque conspectu, non tam belli tituli¹) quam notae temporis atia:

M. ccciss. mense Ianuario Ego rolandus de plazola (r. d. p. i. ras. 2 m.) dum Romae essem legatus civitatis Paduae (P. i. ras. 2 m.) apud ecclesiam S. Pauli forte inveni et vidi marmoreum saxum cum his litteris:

M. A.
LVCANO · CORDVBENSI
POETE · BENEFICIO
NERONIS CAESARIS
FAMA SERVATA.

ique hic codex ante medium saeculum XIV scriptus est. totum se excussi, signum dedi N.

Iam ut de his codicibus et de ratione quae inter eos et ruscum intercedat certior fias, primum affirmo ex Etrusco neuım neque ex altero alterum pendere. inter se vero ita plerumque nsentiunt, ut eodem exemplari, quod 2 vocemus, natos eos esse rtum sit. id ut consensu primum evincam vitia quaedam et mmunia et propria qualia forte praesto sunt adferam. 16 carchesii (tartesii [cf. Oed. 462]). 480 lassari (laxari). rsum (mersum). 692 stigis (strigis). 812 vincit (vinxit). 1156 1264 virtute tibi agendum (virtute agendum). ni es (ubi est). 319 letede sic (letale). Thy. 148 instrueres (strueres). 155 grabus (gravidis). 370 dachis (dahas). Phoen. 85 reget (regeret). differet, auffert (adferet). 660 inequa, iniqua (invisa). Herc. . 2003 oculos (populos). qualia cumulare facilius est quam ilius. et ampliora communis originis documenta ex eis locis petenda sunt qui diversa quidem praebent, sed in unum coeıtia. cuius generis sume Herc. v. 1310 sq. Amphitruo compellat ium mori obstinatum:

natum potes servare tu solus mihi, eripere nec tu: maximum evasi metum. 1311 sic in vulgaribus interpolatus legitur: Theseu ipse necdum max. evasi met.

<sup>1)</sup> de titulo olim famosissimo cf. O. Iahn. in prolegomenis Persii p. XXXIII.

in M vero sic scriptum est post v. 1310:

Theseu ipse necdum maximum evasi metum eripere nec tu maximum evasi metum.

in N sic:

Theseu ipse necdum maximum.

eripere nec tu maximum evasi metum.

in Z igitur genuino versui interpolatus superscriptus erat.

uno hoc exemplo edocemur, quod iam pluribus probandum est,  $\Sigma$  exemplar fuisse genuinae editionis collatum cum interpolatae exemplari e quo variam lectionem corrector adnotavit quam aut alter recepit (e. g. M: Herc. 464. 501. 675. 782. N: 726) aut, quod perraro evenit, uterque (e. g. Phaed. 649. 677); optime autem reliqui loci talibus inlustrantur, quibus alter aut utramque scripturam coniunxit aut variae partem tantum recepit prioris generis haec sunt:

Troad. 1019 dulce maerenti populus dolentum dulce lamentis resonare gentes

sic libri vulgares recte cum M. mero errore natum esse diceres quod in Etrusco legitur:

dulce macrentes resonare gentes,

nisi haec in N extarent:

dulce lamentis et maerentes resonare gentes.

Agam. 990 etsi timendum quid sit Agamemnon docet EN recte etsi timendum caesus Agamemnon docet interpol. etsi timendum quid caesus sit Ag. docet M.

alterius generis unum sufficiat exemplum:

Herc. 627 teneone in auras editum an vana fruor | deceptus umbra? EN (N superscr. verum, i. mg. cerno<sup>1</sup>) verumne cerno corpus an fallor tua | d. u. interpol. verumne cerno corpus an vana fruor | d. u. M.

addere quaedam liceat in quibus Ambrosiani adhuc deficit testimonium: eo enim progressi sumus ut minus iam apographorum quam archetypi notitiam capere intersit.

Oed. 582 ter valles cavae vulg. recte. per valles cavas B per valles cavae N

Oed. 859 si nosse libeat E sed nosse certum est interp. si nosse certum est N

<sup>1)</sup> prima manu, si silentio meo fides; sed diffido.

Ag. 163 piget doletque E pudet pigetque interp. pudet doletque N

528 ars cessit malis E in magnis malis interp. ars in magnis malis N

174 alio E Aulis vulg. recte. aulis alio N

572 gradu E dextera interp. dextra gradu  $N^{1}$ )

in his adferendis non vereor ne nimium me fuisse iudices. nam quoniam unius libri apographa duo nos tenere intelleximus, in eo summa rei sita est, ut archetypum reciperemus. qui comparanda apographorum lectione ita restituitur ut vix ullo loco dubitari possit quid in codice  $\Sigma$  extiterit. atque ultra progrediendum est: etenim huius quoque fontem pede certo assequi licet et munita via.

nam quod Etruscum codicem quamvis diligenter et religiose transscriptum novis erroribus minime carere dixi, eorum magna pars non ei tribuenda erat qui Etruscum, sed illi qui Etrusci archetypum exaravit. quem littera  $F^2$ ) significare consuevi. accidit enim, nec raro accidit, ut, quae in Etrusco leviter corrupta legantur, eadem in Ambrosiano et Vaticano eodem modo corrupta deprehendantur, cum interpolati libri vitia non admittant. utilissimum eius generis in EMN consensum aliquot exemplis comprobemus oportet: Herc. 328: maria super habuit pedes (superavit; semper h. M). 351 thalamis Megaera (thalamisque Megara). reducere velle (reduci); 611 quaque (quaeque); 763 terrentque mensas avidae phineas aves (terretque e. q. s.); 1202 lerna (lernaea); 1297 eversa (versa). Thy. 401. 2. 3. inverso ordine. Phaed. 608 secretas aures (secretus); 1195 impletos (impiatos). Troad. 1021 lenius, levius (lentius); 1050 meritum (mare cum). Med. 1034

<sup>1)</sup> Agamemnoni plurimum operae dedit qui Z correxit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) hunc codicem maiusculis litteris non disiunctis verbis exaratum fuisse supra conieci. eiusdem paginae quadragenos ternos versus continebant. nam Herc. Oet. vv. 182—228, quos omittit Etruscus, si recte disposueris 43 versus sunt. ac totidem omissi sunt in Etrusco vv. 1568—1610. uterque vero locus extat in MN, ut illum Etrusci proprium errorem esse eluceat. in quo uno tertius etiam locus deest eiusdem tragoediae v. 410—442, versus continens triginta tres. quod ne cui scrupulum moveat, Etrusci paginas trigenos ternos versus continere moneo. librarius igitur, antequam novam paginam inciperet, versus 33 ad transscribendum significasse videtur, quos deinde neglexit: aut si cui aliter idem explicare placeat non obstabo.

432 LEO

aetheri (aetheris) et quae similia sunt. haec satis demonstrant — nec deerunt ampliora argumenta — unum esse codicum E et  $\Sigma$  archetypum F: nam ex E nec M nec N pendere constat. tenemus igitur vetusti codicis, unius forsan genuinae editionis quod aetatem tulerit exemplaris, apographa duo: unum ipsum codicem Etruscum, alterum per apographa duo restituendum. ac certissima ratione reciperamus comparanda triplici lectione trium librorum archety— pum, quo posthac harum tragoediarum recensio nitetur.

aidit.

giptu1

neris

Hei

ceb.

देति देति

μa

(0)

C

P

Ĺ

£

į

ŕ

id quomodo peragendum sit singillatim persequi et longumet sapientibus inutile est: patescet autem loco quem in fine huius disputationis ut recensionis qualis institui debeat exemplum proponam. summa autem rei in eo posita est, ut constituta codicis  $\Sigma$  ex duobus apographis lectione eius et Etrusci fides, ubi dissentiant, invicem aestimetur. atque librariorum errores non paucos in  $\Sigma$  nec nullos in E commissos esse elucebit: quorum in numero etiam lacunas in Etrusco passim, praesertim in Hercule Oetaeo extantes haberi non sine gaudio cognoveris: quamquam in versibus istis non multa novo auxilio emendantur. paucos autem, quales nunc praesto sunt, Etrusci librarii errores partim iam in verborum contextum receptos, partim coniecturarum excusationes, ante oculos ponere utile erit.

Phaed. 568 haec scelerum artifex | obsedit animos, huius incestae stupris | fumant tot urbes. sic MN recte. huius incestie E errore unde huius incestis I. I. Gronov. cuius incestae A. Troad. 1078 est una magna turris e Troia super MNA quod male temptarunt, cum in E scriptum sit: est una magna magna t. e. T. s.

Herc. 444 partes meae hae sunt reddere Alcidae patrem<sup>1</sup>) MNA. hae om. E per errorem, probatum licet Gronovio. coalescit iambus legitime cum gravi monosyllabo, ut v. 493. Phaed. 1277. v. Lachmann. ad Lucr. p. 198.

Herc. 686 qualis incertis vagus | Maeander undis ludit MNA. q. incertus vagus E quo seducti coniecerunt: incertus vagis.

haec ad propositum sufficiunt: similia mille locis observari facile credas<sup>2</sup>). alterum restat in quo una codicis  $\Sigma$  ope iuvamur.

¹) τ $\tilde{v}$  τον Διὸς μὲν Ζενς ἀμυνέτω μέρει sapienter hercle Amphitruo Euripidius.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) quaedam addam in quibus N verum servavit. Troad. 798 concede paucos E, quod fraudi editoribus erat. c. parvos A, paucas, quod verum

scripsisse docet: rew est qui cupit nihil, ut adscriptum fuisse interpolatis quibusdam libris videtur (r. e. quique c. n. Melisseus). in delendo igitur versu Commelino Scaligero Grutero Fabricio obtemperandum erit. his exemplis, quae non multis augeri possunt<sup>1</sup>), unum addam, cuius simile nec novi et paene non extare dixerim. Agam. 778 sq. haec sunt furentis Cassandrae verba ut in editionibus circumferuntur:

quid me vocatis, sospitem solam e meis, umbrae meorum? te sequor, tota pater

Troia sepulta. frater auxilium Phrygum e. q. s. sic codices vulgares, praeterquam qued nonnulli cum Etrusco Troia sepulte legunt. neque esset cur scripturam istam reprehenderemus, nisi ita haec in E scripta essent neque aliter in  $\Sigma$ :

— umbrae meorum: testis vel tota pater Troia sepulte.

statim apparet vel tota variam lectionem esse ad testis adscriptam et in verborum contextum falso inlatam, unde expulit, quod genuinum est, te sequor. exemplum igitur variae lectionis ex interpolata editione sumptae et in codicis F archetypo adnotatae<sup>2</sup>) tenemus; in quo ita haec scripta erant:

vel tota

te sequor testis pater | Troia sepulte.

quae cur ab interpolatore mutata sint scimus: corrupta enim magis ille corrupit. speramus autem eo progressos, quo recensori progredi licuit, iam non infelicius nos emendatoris munere defuncturos. scripsit enim poeta:

<sup>1)</sup> Phoen. 403 dubitare possis, an quod in A legitur
perge o parens et concita celerem gradum,

iam ab interpolatore profectum sit, hoc enim Etruscus praebet: perge o parens perge et concita cursu celerem gradum. suspicionem de vulgari scriptura movit B. Schmidt, de emend. S. t. p. 56. et repetitum perge huic stilo optime convenit. cf. Herc. 75: perge ira perge. Phaed. 870: iam perge quasso perge. legendum fortasse:

perge o parens perge et cita celerem gradum.

cf. Herc. Oct. 393 actas citato senior inrupit gradu. 516 gressum citatat. Phaed. 1010 urbem liquit infesto gradu | celerem citatis passibus cursum explicans. cf. 1071, Herc. 179 properat cursu vita citato. Phoen. 393 cursu citato: unde fortasse inlatum in v. 403.

<sup>2)</sup> codem fortasse referendum Phaed. 1005 cf. 1004. quem locum veri similius est codem modo corruptum esse quo in Etrusco Tro. 1020 dulce lamentis resonare gentes.

typo diversum. iam discerni in singulis pleramque potest, eandemne quam nos ante oculos habuerit ille scripturam an forte aliam: qua ratione et discimus, quibus in rebus degeneraverit post interpolatoris operam genuina editio, et candem fere reciperamus recensionem quam ille ante quartum saeculum male laceravit. id ne frustra tetigerim, quaedam adferam quae post interpolatoris aetatem deteriora facta esse constet. atque nonnulla quae commisisse videtur qui codicem F transscripsit, supra iam memoravi: quem in nominibus propriis exarandis plerumque neglegentiorem fuisse observes, scripsit enim, ut pauca adferam. Thy. 115 terra (Lerna). Phaed. 1066 agras (Argos). 686 tantum (Titan). Oed. 112 phele (Theber". Troad. 256 patriamque Priamique). Med. 174 alio (Aulis) et quae eius generis sunt, gravius vero est quod servatum genuinae editionis exemplar additamentis, ne dicam interpolationibus. non prorsus immune mansit. Troad. 140 verum tenuit 4: nil Trois semel to roge tubit, ! bis pulsuri Durdana graio | moenia ferro bisque phuretrus ; passa herculeus, quamvis dura verborum constructione. dis pulsuri vidit F, adiecta per glossam voce ridit: quae si genuina esset, non ferretur passe, flagitaretur passe esta-

Thy. 388 rest set que metreit mihil.

rest est qui cupiet mihil. hoc regnum sibi quirque dat

sie F. versum 389 om. A. quamquam nota est poetis latinis Epicurea cuppedinis atque timoris coniunctio (Luct. V 45. VI 25 cf. Lachmann. p. 350), tamen in v. 389 futurum tempos nullo modo cum antecedentis praesenti consociandum interpolatorem sic

<sup>1)</sup> v. 237 proprium est Etrusci vitium phoobis pro Thobis. ut Trond. 933 millo navium (Monolaum), Agem. 550 ot magis (at Alasia: verum videtur in A extere Here. Oct. 1028 Phoebum votat (poemas vocat F) of. v. 150 of Solom votait Dolia tardior.

<sup>2)</sup> est vix credes quot locis omissum esse sihi permanenint. emmula queedam dediese non inutile crit. scribendum est secundum Z.A: Hare. 228 deprensa curva est; secundum F.A: 237 acta est prueda ab commu ultima: post ??? interpunctio delenda; secundum Z contra AE: Thy. 578 alta pas urbi revocula lactae est; secundum A contra F: turpis e plaga samies profusa est (nisi forte megis corruptum est). adiciendum est Med. 19: mili pedus aliquid quad procer sponse malum est, deticit lexis partim carruptis: Ocd. 563 tum offessa tellus el super rapti regis i incimular iguas. 363 tom messasse sola pulsata tellus. Truci. 463 prosperis rebus locus | creptus camais. Oct. 530 cancassus arbis viribus magnis ducum.

scripsisse docet: rew est qui cupit nihil, ut adscriptum fuisse interpolatis quibusdam libris videtur (r. e. quique c. n. Melisseus). in delendo igitur versu Commelino Scaligero Grutero Fabricio obtemperandum erit. his exemplis, quae non multis augeri possunt<sup>1</sup>), unum addam, cuius simile nec novi et paene nen extare dixerim.

Agam. 778 sq. haec sunt furentis Cassandrae verba ut in editionibus circumferuntur:

quid me vocatis, sospitem solam e meis, umbrae meorum? te sequor, tota pater

Troia sepulta. frater auxilium Phrygum e. q. s. sic codices vulgares, praeterquam quod nonnulli cum Etrusco Troia sepulte legunt. neque esset cur scripturam istam reprehenderemus, nisi ita haec in E scripta essent neque aliter in  $\Sigma$ :

— umbrae meorum. testis vel tota pater Troia sepulte.

statim apparet vel tota variam lectionem esse ad testis adscriptam et in verborum contextum falso inlatam, unde expulit, quod genuinum est, te sequor. exemplum igitur variae lectionis ex interpolata editione sumptae et in codicis F archetypo adnotatae<sup>2</sup>) tenemus; in quo ita haec scripta erant:

vel tota

te sequor testis pater | Troia sepulte.

quae cur ab interpolatore mutata sint scimus: corrupta enim magis ille corrupit. speramus autem eo progressos, quo recensori progredi licuit, iam non infelicius nos emendatoris munere defuncturos. scripsit enim poeta:

iam ab interpolatore profectum sit, hoc enim Etruscus praebet: perge o parens perge et conoita cursu celerem gradum. suspisionem de vulgari scriptura movit B. Schmidt, de emend. S. t. p. 56. et repetitum perge huic stilo optime convenit. cf. Herc. 75: perge ira perge. Phaed. 870: iam perge quasso perge. legendum fortasse:

perge o parens perge et cita celerem gradum.

<sup>1)</sup> Phoen. 403 dubitare possis, an quod in A legitur perge o parens et concita celerem gradum,

cf. Herc. Oct. 393 actas citato senior inrupit gradu. 516 gressum citatat. Phaed. 1010 urbem liquit infesto gradu | celerem citatis passibus cursum explicans. cf. 1071. Herc. 179 properat cursu vita citato. Phoen. 393 cursu citato: unde fortasse inlatum in v. 403.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) eodem fortesse referendum Phaed. 1005 cf. 1004. quem locum veri similius est eodem modo corruptum esse quo in Etrusco Tro. 1020 dulce lamentis resonare gentes.

quid me vocatis, sospitem solam e meis, umbrae meorum? te sequor testis, pater, Troiae sepultae.

vides cur haec quasi in confinio recensendi et emendandi sita esse dixerim. simul vero talibus locis ostenditur, non ubique emendandis eis, quae in genuina editione deteriora legantur, nos sufficere ipsos: non prorsus igitur abici posse interpolatorum codicum sordes. at eorum unum testem sordes saltem puras putas referentem arcessivisse satis habebimus, valere iubentes dupliciter interpolatos istos, quos in deliciis editores habent, Melisseos Vossianos Gothanos Vindobonenses Rehdigeranos: nec quaeso velut antiquitus traditae lectionis tenacem in ore Aldinam gerant, in qua cum permulta bene correxit Avantius, tum codicum non maiorem curam habuit quam solebant Itali correctores. —

quod restat nescio an miratus sis adhuc tam raro me tangentem. nimirum quae de restituendo codice F disputavi ea omnia de septem tantum tragoediis valent, de Phoenissis et Medea eadem non valere dixi. quae sese excipientes ex 2 nescio quo casu ablatae alio de codice ab eodem puto quem in reliquis tragoediis corrigendis occupatum deprehendimus, suppletae sunt; deinde in M suis locis transscriptae in N immutato ordine leguntur, ut recto loco Medea, post Oedipum Phoenissae extet et ipsa Oedipi nomine inscripta. quod subtiliore artificio explicare non conor, adnoto tantum simile accidere in eclogis quas olim edidi Lugdunensibus<sup>1</sup>). codicem illum interpolatae sectae fuisse consentaneum est quamvis dolendum. quare harum tragoediarum in apographis duobus lectio vix cognitu digna foret, nisi in eo certe momenti aliquid inesset, quod eadem fere erat Melissei libri lectio, amissi post Lipsii operam, sed laudato multum et desiderato. generis fuerit iam intellegi poterit, ut aeterno posthac prematur silentio.

<sup>1)</sup> Phoenissae, sive ut in his libris audit, Thebais, non suo loco sed quarto post Oedipum legitur in cod. Guelferb. 808 Gud. 165 (Eberti catal. p. 152), tertio ante Oedipum in Turonensi altero (Peiperi et Richteri praef. p. XXXVII), secundo in Vindobonensi (ibid. p. XXXIII), cum Oedipo locos mutasse videtur (aut tantum nomina) in Londinensi (ibid. p. XXXIX). videntur igitur in conlocandis his tragoediarum fragmentis viri docti se exercuisse. quibus Oedipi nomen inscripsit aliquis non alia de causa quam Phaedrae Hippolyti nomen indiderant. cf. Commentationes in honorem F. Buecheleri H. Useneri editae p. 33.

de Melisseo quae sciri possunt e Lipsii commentariis repetenda sunt, qui quae ad emendationem aliquid conferre possent enotavit. ea igitur quae sine codicis ope emendare studet, in codice non melius tradita fuisse certum est. sed ne forte fallamur, nunc ea tantum respiciamus quae in Melisseo extitisse disertis verbis testatur. ea vero, ut de Phoenissis primum agamus, cum MN omnia consentiunt praeter hos locos: v. 4 in recta MN (in rectum Mel. alii). 64 utere (vertere, quod idem est). 181 coepit (coepi). 182 magnanime miserandae (mis. magn.). 257 tractas (tinctas). 320 om. exemplum ingens. quibus de locis iudicium certum erit, ubi communia quaedam composuerimus: 178 audies verum Oedipe (Oedipum AE)<sup>1)</sup>. 328 sceptra (scelera AE). 331 exempla facinorum (fac. ex. A)

463 nunc alter aberit ergo iam numquam duos AE ergo numquam duos Mel. N

qui versus praecipue nativum arguit consensum. magis etiam v. 62 regam abnuentem, dirigam invitum gradum A

inviti gradum E invitum patrem Mel.

invitum patrem vel gradum MN

quam scripturam sic natam esse patet, ut in  $\Sigma$  gradum adscriptum esset ad id quod in verborum contextu extabat patrem<sup>2</sup>).

ad Medeam accedamus. in qua dissentiunt a Melisseo v. 92 vir longe superet viros (v. l. ut superat v. Mel.). 197 vox (nox). 214 exterret (exercet). 672 iusso (vivo). quibus vitia quaedam communia opposuisse satis erit: v. 30 curvi Mel. MN (puri)<sup>3</sup>). 204 caput (putet). 236 flamina (flagitia). 345 pergeret (spar-

<sup>1)</sup> quod verum est. qui malebant quintum casum, debebant saltem cum Schmidtio (p. 32) scribere Oedipus.

<sup>3)</sup> eadem igitur ratione natum est, quod casu non aliter in Etrusco scriptum est v. 45: mortemque totam recipe admitte. quid segnis traho MN, m. t. recipe q. s. t. A, m. t. admitte q. s. t. Mel. quod verum est. — v. 78 in M margini adscriptum est: robore.

<sup>3)</sup> v. 171 te ipsum vide (Mel.) non extat in N, in quo hic locus (de quo v. s.) prorsus turbatus est. deficit M, ut in aliis quoque. v. 391 oculos uberi fletu rigat E Mel. o superi oculos f.r. A, o superi om. N. fortasse uberi in archetypo erasum erat et vulgatum in margine adscriptum. quod accidit certe Phoen. 393 hine atque hine ruit E Mel. hine atque illine ruit M (illine ex interpolatis). erasum erat alterum hine. itaque N: hine atque ruit.

396 induit scelus (medium sc.). eius generis corruptelis, quas nemo umquam corrector in codicem intulit, communis origo extra dubitationem ponitur1). discrepantiis igitur quas attulimus id unum efficitur, non ex Melisseo ipso has tragoedias pendere, sed ex codice eius gemello qui aut correctoris manum aliqua ex parte passus erat aut archetypi correcturas non omnes adsumpserat. Melisseum vero cum praeter scripturas cum Etrusco communes proprii nihil habere videris nisi vitiosa et interpolata, ceterum pessimis non meliorem esse, certe et gaudebis testibus, quibus istius libri fides aestimari possit et mecum nullam in posterum eius libri mentionem faciendam esse censebis<sup>2</sup>). ortus enim est Melisseus ex libro interpolatae sectae, quem nescio quis ex Etrusco aut eius cognato ita passim correxit, ut quae adscriberet ad libidinem conformaret. illius libri duo saltem apographa iam novimus: Melisseum alterum, alterum codicum M et N in Phoenissis Medea et, cuius mentionem anticipo, Octavia archetypum. rum si quis alterum infeliciter reperiat, quiescere sinat in latebris quaesumus.

unum quod restat praeteriri nequit, in Medea scilicet inde a versu 743 Vaticanum (deficit M) ita cum Etrusco consentire (dissentit 793; 821, 29, 45, 55.), ut veri non sit absimile, vv. 743 ad finem extitisse adhuc in  $\Sigma$ , periisse tantum Medeae vv.  $1-742^3$ ).

quoniam de novem genuinae editionis tragoediis satis disputavimus, de Octavia quid sentiendum sit paucis indicemus oportet. quam in huius commentationis initio ab interpolatae editionis auctore et pertractatam et novem tragoediis iniunctam esse dixi. id si per coniecturam statui, satis certa coniectura erat. primum enim praetextata ista, quam persuasum habeo Senecae tragoediis non multo recentiorem esse, adhaeret interpolatae editioni, deest

<sup>1)</sup> retinere exemplum nolo inlustrandae rei quam maxime aptum. Med. 55 quae scelere parta est, scelere linquenda est domus E, linquatur domus AN, rumpatur fides Mel., rumpatur domus M (quae scelere pacta est Mel. M¹), correctionem recepit totam N, partem tantum M.

<sup>2)</sup> iam conferas quaeso Phoen. 193—98 quales cum libro suo conlatos transscripsit Lipsius.

<sup>3)</sup> vv. 1—742 N consentit cum E vv. 83. 172. 244. 252. 276. consensum autem qualis extat v. 907 haustu citatum (haud usitatum) non possumus correctori tribuere.

genuinae neque ullum exstat seorsum traditae vestigium. deinde non corruptelis tantum permultis adfectum insulsum illud imitatoris opus, sed interpolatum est dataque opera passim commutatum. quod plus uno loco evincere licet, non aliis scilicet documentis quam feliciter restituta a viris artis peritis pristina lectione. ut est emendatio Scaligero digna versu 42 (en qui ora Tanais primus imposuit iugu) scripsisse: en qui Britannis primus imposuit iugum. praecipue autem respicienda sunt quae de v. 529 et 602 exposuit Buechelerus in Fleckeiseni annalibus 1872 p. 474. quibus possem non pauca adicere quae nunc ad finem perducere non vacat¹). rei

<sup>1)</sup> cf. v. 37. 178. 201. 254. 423. 501 alia. v. 35 scribendum est: fulgore primo captus et facie nova | fallacis aulae (facili bono, facie memini Buechelerum corrigere). v. 50: atque odio pari | ardens maritus impia flagrat face (ardens mariti mutua fl. face), nam fax mutua nihil significare potest nisi amorem mutuum; et ad paelicem ut hoc loco adluderetur necessarium erat. v. 473 sententiam restituit Udalr. de Wilamowitz amicus scribendo: despectum ut ensis feriat? quale flagitari Senecae responsum docet et Neronis insequens oratio. versus 35 sq. recte transposuisse videntur editores, reliqua non recte. — interpolatum unum saltem versum tangam 479:

Ne. decet timeri Caesarem Sen. at plus diligi
primum creticum in fine versus non coalescentem syllaba antecedente longa
non invenimus in Octavia praeter hunc versum (cf. 404. 464. 466); cuius
poeta magis etiam quam Seneca Porsonianam quandam legem observavit.
qua de re egregie disputavit Schmidtius p. 37 sq. quod cum tolerari
deberet, non est tolerandum quod plane idem hoc versu Nero dicit atque
sequenti:

N. metuant necesse est. S. quicquid exprimitur grave est. iam quoniam cognovimus inepte intercalatum esse v. 469, meminerimus legis ab eodem Schmidtio non minus egregie constitutae: nempe synaloephae locum non esse in personis mutandis (l. s. p. 20). qui cum merito corrigi iubeat Thy. 1025. Phoen. 652. H. O. 896, intactum relinquit Octaviae versum et Agam. 831:

Ag. credis videre te Ilium? Cas. et Priamum simul.
qui non minus ineptus est et interpolatus. nam quod Cassandra dicit versu
829 dixerat, quod Agamemno, versu 832 dicet: qui debet post 830 pronuntiari,
fatuus est post 831; 831 vero inter 830 et 832 fatuus est ut qui maxime.
atque quod tetigi non raro accidit in Schmidtii libello vere aureo ut locos,
qui certis legibus partim ab ipso constitutis obstreperent, intactos relinqueret.
quaedam dabo exempla. Thy. 831 sq. ne fatali cuncta ruina | quassata
labent iterumque deos | hominesque premat deforme chaos | iterum terras
et mare et ignes | et vaga picti sidera mundi | natura tegat. quid sibi
velint versu 834 ignes explicavit nemo, vereor ne non plures intellexerint:

440 LEO

firmandae satis dictum est. atque retractationem illam cui tempori adscribamus nisi quo cum Senecae tragoediis Octavia coniuncta est omnino non video. eundem igitur qui istas interpolavit hanc adiecisse dico eundemque interpolasse. haec si recte disputata sunt, difficillimum per has tragoedias munus eum suscipere patet qui Octaviam emendare audeat: scimus enim quam versuti hominis conamina removenda sint et detergenda. quo fit, ut, cum nonnulla egregie emendata sint, alia ita iaceant, ut verum inveniri quidem possit, via ac ratione reciperari non possit: ut hac in tragoedia emendanda auderi et debeant et queant quibus in novem reliquis abstinendum sit.

at qui recensere Octaviam velit simplicem plerumque operam adgreditur nec saepe dubitabit, dummodo incorrupto utatur iudicio, quae sit antiquitus tradita lectio. nam uno de fonte manaverunt libri quibus utimur omnes, ut si qui praeter corruptelas tempori adscribendas propria multa prae se ferant, ea interpolationis suspecta sint. ut sunt foede interpolati Rehdigeranus 13 (v. 35. 50. 178. 266. leviter corruptus v. 126. 702 all.) Vindobonensis (v. 47. 88. 114. 122) alii. M et N inter se consentiunt et cum reliquis plerumque. quibus cum plurimis vetustiores sint, cum uno aut altero probum erunt recensionis fundamentum; procul autem arcenda est corruptae lectionis moles. praeterea ne quid praeteriisse videar adnotandum est, quae e Melisseo Lipsius enotat,

qui corrupit de stellis videtur cogitasse sequenti versu nominatis. ac demonstravit Schmidtius p. 68 hunc unum esse in anapaesticis dactylum qui tribus verbis constet. vides de terra mari caelo agi mecumque fortasse facies scribente: ilerum terras el mare cingens et vaga picti sidera mundi | n. t. Oed. 267 faciatque - numquid gravius optari potest? - | quicquid ego fugi. ego dubitationi obnoxium est, in F scriptum ergo. et est unicus tragoediarum versus qui a trochaeo incipit (Schmidt. p. 43). scribendum duco: quicquid refugi (ego adscripsit aliquis). - Agam. 439 refugit loqui | mens aegra tantis atque inhorrescit makis unicum est per IX tragoedias traiecti atque exemplum. dubitanter corrigo: mens aegra tantis quaeque inhorrescit malis (Schmidt, obs. p. 11). — Herc. 1068 solvite superi A solvite o superi F, ut versum corruptum esse certum sit, etsi respexerit ad eum Herculis Oetaei poeta (v. 186). transponendum videtur: solvite tantis animum o superi | solvite monstris. cf. Schmidt. l. s. p. 68. obs. p. 24. Med. 932 Gronovius certe improbasset quod coniecerat anime pro animo, si a Schmidtio (p. 43) eius generis tribrachyn in initio versus non extare in his tragoediis didicisset: quod non prohibuit Richterum quominus vitium admitteret.

ea omnia legi etiam in N et, quae quidem contuli, in M, exceptis v. 254 (nisi duo Mel. insidioso N, inde ut videtur natum) et 274 - (perdidit — prodidit). quem consensum communi origini deberi versu 869 efficitur, qui sic vulgo scriptus est (867 sq.):

quid illa turba, petere quae flammis meos ausa est penates, principi legem dare, abstrahere nostris coniugem caram toris?

Lipsio probatur quod in Melisseo suo invenit coniugem tantam. quae scriptura cum praeter illum nemini probata tum et ipsa rectior est vulgari et quae in N extat: coniugem fata toris. scribendum enim est:

abstrahere nostris coniugem sanctam toris.

cf. 856 ne quid simile tentare audeat | contraque sanctos coniugis vultus meae | attollere oculos. Vaticani scripturam vides compendio ortam esse. iam vero penes lectorem iudicium est, rectene eidem quem Phoenissas et Medeam e libro Melissei gemello supplevisse reliquasque correxisse conieci, Octaviam quoque ex eodem libro adiectam tribuam.

Quibus absolutis eo progressus sum, ut exemplo demonstrem, qua ratione has tragoedias recensendas esse mihi persuaserim. cui consilio cum locus quivis aeque aptus esset, Herculis prologum elegi, quem recognitum secundum Etrusci Ambrosiani Vaticani archetypum (F) et ut potero emendatum transscribam. subiungam autem praeter interpolatam lectionem (A), quae cur exulare non possit exposui, quaedam codicum M et N discrepantes scripturas, quibus illos paullo melius cognoscas: nam ut nulli usui sunt talia in posterum abicientur non minus quam reliquae scripturarum discrepantiae. quod siqui omnis librorum sordis venerabundi remotam aegre ferant conluviem, plangant isti amissam sibi venustatem. equidem eius generis sordes non editionibus, quas artificis manus prae se ferre decet, destinatas credo, sed umbraticis philologorum curis; nec novi detestabilius quidquam inutilibus istis lectionum varietatibus, quae bonae frugis nihil procreant, at innumeras coniecturarum ineptias.

iam vero procedat irata Iuno.

$$\begin{bmatrix} E \\ M \\ N \end{bmatrix} \Sigma F C.$$

Iuno.

Soror tonantis - hoc enim solum mihi nomen relictum est — semper alienum Iovem ac templa summi vidua deserui aetheris locumque caelo pulsa paelicibus dedi. 5 tellus colenda est, paelices caelum tenent. hinc Arctos alta parte glacialis poli sublime classes sidus argolicas agit; hinc, qua recenti vere laxatur dies, tyriae per undas vector Europae nitet; 10 illing timendum ratibus ac ponto gregem passim vagantes exerunt Atlantides; ferro minax hinc terret Orion deos suasque Perseus aureus stellas habet: hinc clara gemini signa Tyndaridae micant 15 quibusque natis mobilis tellus stetit. nec ipse tantum Bacchus aut Bacchi parens adiere superos: ne qua pars probro vacet, mundus puellae serta cnosiacae gerit.

Sed sero querimur, una me dira ac fera 20 Thebana nuribus sparsa tellus impiis quotiens novercam fecit: escendat licet meumque victrix teneat Alcmene locum; pariterque natus astra promissa occupet, in cuius ortus mundus impendit diem

<sup>6</sup> FA: celi M [idem Phoen. 431 stringens celum pro str. polum.] 8 F: tepenti vere AE i. ras. [cf. HO 1580] 12 F: ferro minaci E¹ fera coma hinc exterret A 13 F: aureas A 18 gnosiacae C. verba in F contuncta male discerpsit E 19 correxi et distinxi, praeterquam quod una corruptum videtur. sed vetera sero querimur. una C; q. ama N. sed vetera querimur. una Avantius et fere qui secuntur editores. [ised quatiens Thebae me novercam fecerunt, sero queror. mirum est quod post Bacchi mentionem quasi novam rem Thebas inferri tam diu creditum est, sequenti etiam sententia omnino cassa et inepta. — adverbii sero correpta o non offendit apud Senecam. cf. Thy. 968. de Troqd. 642 v. s.] 20 FA: th. t. n. sp. i. E 21 F: extendat M; ascendat AE²N² 24 F: ortu A. impedit M; impediit N

- 25 tardusque eoo Phoebus effulsit mari, retinere mersum iussus Oceano iubar. non sic abibunt odia, vivaces aget violentus iras animus et saevus dolor aeterna bella pace sublata geret.
- 30 quae bella? quicquid horridum tellus creat inimica, quicquid pontus aut aer tulit terribile dirum pestilens atrox ferum, fractum atque domitum est; superat et crescit malis iraque nostra fruitur; in laudes suas
- 35 mea vertit odia: dum nimis saeva impero, patrem probavi, gloriae feci locum.

Qua sol reducens quaque deponens diem binos propinqua tingit Aethiopas face, indomita virtus colitur et toto deus

- 40 narratur orbe. monstra iam desunt mihi minorque labor est Herculi iussa exequi, quam mihi iubere, laetus imperia excipit. quae fera tyranni iussa violento queant nocere iuveni? nempe pro telis gerit
- 45 quae timuit et quae fudit: armatus venit leone et hydra. nec satis terrae patent: effregit ecce limen inferni Iovis et opima victi regis ad superos refert. parum est reverti, foedus umbrarum perit.
- 50 vidi ipsa, vidi nocte discussa inferum et Dite domito spolia iactantem patri fraterna. cur non vinctum et oppressum trahit ipsum catenis paria sortitum Iovi Ereboque capto potitur et retegit Styga?

<sup>29</sup> FA: fraterna bella M 30 F: quid bella A. horrendum M 34 FA: ira-nostraque fruimur M m i. ras. 36 F: probavit i. ras. NE. patrem probavit inde qua lucem premit A [cf. HO 9] 37 Grotius: reponens F relucens E deponens M i. ras. aperitque Thetys qua ferens Titan diem A. v. 36 et 37 ex A margini codicis E adscripti inreperunt intra v. 37 et 38 recte scriptos N. [cf. HO 491]. 43 corruptus. A, F? quo in N extare non credo silentio meo. iussa i. ras. N. iura M. [forsan cusm 42 aliqua ratione coniungendus] 44 FA: iuvenem M i. ras. 52 FA: victum E?

- 55 patefacta ab imis manibus retro via est et sacra durae mortis in aperto iacent, at ille rupto carcere umbrarum ferox de me triumphat et superbifica manu atrum per urbes ducit argolicas canem.
- 60 viso labantem Cerbero vidi diem pavidumque solem; me quoque invasit tremor, et terna monstri colla devicta intuens timui imperasse. levia sed nimium queror: caelo timendum est, regna ne summa occupet,
- 65 qui vicit ima: sceptra praeripiet patri.

  nec in astra lenta veniet ut Bacchus via:

  iter ruina quaeret et vacuo volet

  regnare mundo; robore experto tumet,

  et posse caelum viribus vinci suis

  70 didicit ferendo; subdidit mundo caput,
- nec flexit umeros molis immensae labor meliusque collo sedit herculeo polus. immota cervix sidera et caelum tulit et me prementem: quaerit ad superos viam.
- Perge ira, perge et magna meditantem opprime, congredere, manibus ipsa dilacera tuis, quid tanta mandas odia? discedant ferae, ipse imperando fessus Eurystheus vacet.

  Titanas ausos rumpere imperium Iovis
  emitte, Siculi verticis laxa specum: tellus gigante Doris excusso tremens

supposita monstri colla terrifici levet.

<sup>83</sup> sublimis alias Luna concipiat feras.

<sup>56</sup> F: dirae A [cf. 871] 62 FA: eterna M; et tetra E i. ras. devicti A E i. ras. [cf. 800] per ora missus terna. 788 trina capita F, terna A; Phaed. 951 vota terna F, trina A. Thy. 676 latratu trino]. 68 F: expenso A 72 F: mediusque A 76 F: iam lacera A. quod qui in M inferre voluit, di subpunxit et iam inter manibus et ipsa locum habere indicavit. 81 NA: giganti E M (cf. 812) 83 delevi. [ista (v. 84) remoto versu interpolato ad gigantas et, quae proxima sunt, gigantis colla (cf. v. 62) attinet. feras Lunae concipiendas gigantibus Telluris filiis opponi voluit qui versum 83 inepte finxit: de leonibus novis cogitasse videntur editores: tolerabili hercle aut sensu aut constructione neutri. bene Iunoni poeta, dum plane illa horrendos et invictos adiutores invenisse sibi videtur, subitam dudum reportatas

sed vicit ista: quaeris Alcidae parem? 85 nemo est nisi ipse — bella iam secum gerat. adsint ab imo Tartari fundo excitae Eumenides, ignem flammeae spargant comae, viperea saevae verbera incutiant manus. i nunc superbe, caelitum sedes pede, 90 humana temne; iam Styga et manes feros fugisse credis? hic tibi ostendam inferos. revocabo in alta conditam caligine, ultra nocentum exilia, discordem deam, quam munit ingens montis oppositi specus. 95 educam et imo Ditis e regno extraham quicquid relictum est: veniet invisum Scelus suumque lambens sanguinem Impietas ferox Errorque et in se semper armatus Furor: hoc hoc ministro noster utatur dolor. Incipite famulae Ditis. ardentem citae 100 concutite pinum et agmen horrendum anguibus Megaera ducat atque luctifica manu vastam rogo flagrante corripiat trabem. hoc agite, poenas petite vitiatae Stygis. 105 concutite pectus, acrior mentem excoquat, quam qui caminis ignis aetnaeis furit.

110 me me sorores, mente delectae mea, versate primam, facere si quicquam apparo dignum noverca: vota mutentur mea, natos reversus videat incolumes precor manuque fortis redeat: inveni diem,

insaniendum est. Iuno cur nondum furis?

ut possit animo captus Alcides agi, magno furore percitus, nobis prius

ab Hercule victoriae memoriam inicit]. 87 FA: spargunt M 90 F: ferox AE i. ras. 94 FA: qua munit E<sup>1</sup>N; qua muit M; opposita MN<sup>1</sup>
96 F: veniat A 100 F: incitae A 101 FA: anguibus om. E 103
F: flagrantem E<sup>1</sup>A 104 F: violatae AM [e varia lectione] 105 FA: exequat M 109 F: furit A 110 F: (delecta E<sup>1</sup> ut videtur. delectat M subpunxit et in marg. adscripsit prima manu deicte. | de recta corr. ex deiectam N): deiectam ANE<sup>2</sup> quod nihili est. versus corruptus est.
112 F: d. n. iam odia m. m. AE i. ras. iam M marg. ante vota. 114
FA: manu fortis M

115 invisa quo nos Herculis virtus iuvet.
me vicit et se vincat et cupiat mori
ab inferis reversus: hic prosit mihi
Iove esse genitum. stabo, et ut certo exeant
emissa nervo tela, librabo manum,
120 regam furentis arma, pugnanti Herculi
tandem favebo: scelere perfecto licet
admittat illas genitor in caelum manus.
Movenda iam sunt bella; clarescit dies

ortuque Titan lucidus croceo subit. —

116 F: me pariter et se AE i. ras. 117 F: hoc A 119 FA: manu E 123 hoc loco F. post v. 89 A.

Scripsi Berolini mense Iulio.

FRIDERICUS LEO.

# DAS ARCHONTAT DES DIOKLES.

Dionys von Halikarnass zählt in seiner Schrift De Dinarcho judicium cap. 9 die Archonten der Jahre 361 bis 292 auf. er selbst angiebt, will er 70 Namen nennen; wirklich überliefert sind uns indess nur 68 Namen. Es scheint also, dass ein Abschreiber des Dionys zwei Namen ausgelassen hat. Den einen derselben hat schon Corsini richtig ergänzt: er hat nämlich mit Hülfe des Diodor zwischen Antikles und Kephisodoros für das Jahr 324 den Namen Hegesias eingeschoben. Die andere Lücke muss, wie Clinton Fast. Hell. S. XV bemerkt, zwischen den Jahren 302 und 292 liegen, denn Diodor bezeichnet den Nikokles als Archonten des Jahres 302, Dionys aber nennt für die zehn Jahre nach Nikokles nur noch neun Namen. Ein im Jahre 1862 aufgefundenes und in der Zeitschrift Eos Bd. I S. 24 abgedrucktes Ehrendecret für den Komiker Philippides gestattet uns, wie ich glaube, die Gränzen dieser Lücke noch enger zu ziehen. Es wird in dem Decrete dem Philippides zum Verdienste angerechnet, dass er sich bei Lysimachus für die Anschaffung eines Mastes und einer Segelstange zum Gebrauche bei den großen Panathenaen verwendet habe. Das Decret handelt hiervon mit folgenden Worten: διελέχθη δε καὶ ύπερ κεραίας καὶ ίστου όπως αν δοθή τή θεῷ εἰς τὰ Παναθήναια τῷ πέπλω, ἃ ἐκομίσθη ἐπ' Εὐκτήμονος ἄρχοντος. Wie man aus Plut. Demetr. 12 und den daselbst mitgetheilten Versen des Philippides ersieht, ist nicht lange vor der Schlacht bei Ipsus bei einer Panathenäenprocession der Peplos durch einen Windstoß zerrissen worden. Aller Wahrscheinlichkeit nach wird bei dieser Gelegenheit auch der Mast oder die Segelstange, an welcher der Peplos befestigt war, zerbrochen sein. Wenn die Athener nicht unmittelbar nach dieser

verunglückten Procession an die Anschaffung neuer Geräthschaften dachten, so hatten sie in den nächsten vier Jahren auch keine Veranlassung mehr, auf diese Angelegenheit wieder 'zurückzukommen. Da erinnerte sie dann das Herannahen der nächsten großen Panathenäen, dass ihnen eine unangenehme Geldausgabe bevorstehe; denn jene Geräthschaften, welche jetzt wieder auf eine lange Reihe von Jahren hinaus zur Verherrlichung der Panathenäenprocessionen beitragen sollten, mussten doch gewiss recht kostbar hergestellt und mit Gold möglichst reich verziert werden. Da nun zu jener Zeit Lysimachus zu den Athenern sehr liebenswürdig und freigebig sein wollte, so benutzte Philippides diese Situation und stellte ihm vor, dass er sich die Athener ungemein verpflichten würde, wenn er jene Geldausgabe auf sein Conto übernehmen möchte. So denke ich mir also die Unterredung zwischen Lysimachus und Philippides gerade in jene Zeit fallend, in welcher man schon Vorbereitungen zu dem Feste traf. Es würde sich bei dieser Annahme wenigstens hinlänglich erklären, wie Philippides darauf verfallen konnte, ein so sonderbares Gesuch an den König zu richten. Als die von Lysimachus bewilligten Geschenke dann fertig geworden waren, werden sie schwerlich sofort nach Athen abgeschickt worden sein, sondern vermuthlich bedurfte es erst noch einer feierlichen Einholung derselben. Hierauf weist meines Erachtens auch schon die Angabe des Archontennamens auf der Inschrift. Jene feierliche Einholung stand wohl mit dem ganzen Feste gewissermaßen schon in Zusammenhang; es ist daher auch anzunehmen, dass die Athener, selbst wenn die neuen Geräth. schaften schon früher fertig gewesen sein sollten, den Termin zur Einholung derselben nicht etwa noch in die letzten Tage des alten Archonten gelegt haben wurden, sondern gewiss würden sie dann schon den neuen Archonten, der die ganze Festfeier leitete, auch mit der Sorge für eine würdige Einholung jenes Geschenkes beauftragt haben. Die obige Inschrift lässt uns also vermuthen, dass unter Euktemon die großen Panathenäen geseiert worden seien. Die Feier dieses Festes fand aber bekanntlich in jedem dritten Olympiadenjahre statt und demnach würde das Archontat des Euktemon in das Jahr 298 fallen. Da nun Dionys zwischen Nikokles und Euktemon nicht drei, sondern nur zwei Namen nennt, so kann die oben erwähnte Lücke, wenn unsere Hypothese richtig ist, nur zwischen den Jahren 302 und 298 ihren Platz haben.

Durch einen glücklichen Zufall lernen wir aus dem am Schlusse der vitae X orat. mitgetheilten Ehrendecrete für Demochares einen bei Dionys nicht genannten Archonten kennen, der meiner Ansicht nach gerade in der Zeit zwischen 302 und 298 an der Spitze des Staates gestanden haben muss. Es wird in dem Decrete nämlich gesagt, dass Demochares unter dem Archonten Diokles aus der Verbannung zurückgekehrt sei. Man hat das Archontat des Diokles bisher gewöhnlich in das Jahr 287 gesetzt. Annahme beruht aber lediglich auf der Voraussetzung, dass Demochares zweimal verbannt worden sei. Dass dieses nicht der Fall ist, glaube ich S. 111 f. erwiesen zu haben. Die Verbannung des Demochares ist durch Demetrius bewirkt worden und fällt in die letzte Zeit des vierjährigen Krieges. Seine Rückberufung muss erfolgt sein, bevor Demetrius nach seiner Niederlage bei Ipsus wieder nach Athen zurückkam; denn während der Verbannung hätte Demochares unmöglich als Gesandter der Stadt Athen bei Lysimachus und Antipater fungiren können. Diokles muss also in der Zeit Archon gewesen sein, in welcher Demetrius von Athen abwesend war, d. h. zwischen 302 und etwa 298. - Da nun der Name des Diokles bei Dionys durch das Versehen eines Abschreibers ausgefallen ist, so wird man ihn aller Wahrscheinlichkeit nach hinter Nikokles einzusetzen haben. Es wären dann zwei Wörter mit gleichen Endungen auf einander gefolgt und in solchen Fällen steht ja bekanntlich gerade das letztere von beiden an einer etwas gefährdeten Stelle. Wenn wir das Archontat des Diokles in das Jahr 301 setzen, so gelangen wir auch in sachlicher Hinsicht zu einem durchaus befriedigenden Resultate. Denn dass sehr bald nach der Schlacht bei Ipsus auch in Athen die von Demetrius unterdrückte Partei wieder zur Geltung kam und ihren Führer aus der Verbannung zurückberief, ist schon an und für sich in hohem Grade wahrscheinlich.

Ich habe das soeben aufgestellte Resultat schliefslich noch vor einigen Bedenken theils historischer theils chronologischer Natur sicher zu stellen. Sollte es sich beweisen lassen, dass Euktemon schon im Jahre 299 Archon gewesen sei, so könnte das Archontat des Diokles natürlich nicht in das Jahr 301 fallen. Dittenberger handelt nun im zweiten Bande dieser Zeitschrift S. 290 f. über die Zeit des Euktemon und tritt für das Jahr 299 ein. Bei der Lückenhaftigkeit unserer Ueberlieferung kann er sich aber Hermes X.

nur auf Hypothesen berufen, die obendrein noch ihre eigentliche Stütze verlieren, wenn man den in dem Ehrendecrete für Demochares erwähnten vierjährigen Krieg in die Jahre 305 bis 302 Auch in chronologischen Fragen kommen diesem Zeitraume nicht über das Gebiet der Hypothese hinaus. Man kann zwar mit Sicherheit sagen, dass das Jahr des Euktemon kein Schaltjahr sondern ein Gemeinjahr gewesen ist: denn in einer im Jahre 1853 aufgefundenen und bei Rangabé unter der Nummer 2298 publicirten Inschrift ist der einundzwanzigste Tag der zweiten Prytanie identisch mit dem einundzwanzigsten Metageitnion. Diese Uebereinstimmung der Tage wäre ja selbstverständlich nicht möglich, wenn die zwölf Phylen sich auf dreizehn Monate zu vertheilen gehabt hätten. Wenn man nun aber zu ermitteln versucht, welche Jahre der damaligen Zeit Schaltjahre und welche Gemeinjahre gewesen sind, so wird man sich leider wohl bald überzeugen müssen, dass diese Frage sich überhaupt nicht mit derjenigen Zuverlässigkeit entscheiden lässt, welche man für eine wissenschaftliche Untersuchung in Anspruch nehmen muss. Emil Müller (Zeitsch. f. d. Alterthumsw. 1857 S. 561 f.) hält es für wahrscheinlich, dass der metonische Cyclus seit Ol. 112, 3 (= 330 v. Chr.) in Athen gegolten habe und reconstruirt ihn so, dass das zweite Jahr Schaltjahr war, also 298. Aber Müller selbst tritt sehr vorsichtig auf: er sagt nur, es sei sicher, dass die Ol. 112, 3 in Athen geltende Schaltordnung nicht die der alten Oktaeteris sei, und es habe hohe Wahrscheinlichkeit, dass von Ol. 150 (= 180 v. Chr.) an der metonische Cyclus daselbst gegolten habe. Wir haben ferner keine Gewähr, dass die Athener nicht auch den neuen ebenfalls nicht mehr genau mit dem Himmel stimmenden Schaltkreis ebenso willkürlich behandelt haben wie ehedem ihre Oktae-Bei den Griechen darf man im Kalenderwesen überhaupt nichts mehr für unmöglich halten, nachdem Kirchhoff in den Monatsberichten der Berliner Academie von 1859 S. 739 ff. eine samische Inschrift aus der besten Alexandrinerzeit bekannt gemacht hat, in der sicher ein vierter, wahrscheinlich aber gar ein fünster Schaltmonat in einem und demselben Jahre vorkommt.

Königsberg.

R. SCHUBERT.

### ZU ARISTOTELES.

1.

Einen kleinen Beitrag zum Aristotelischen Lexikon liefert folgende Stelle der Schrift περί ζώων γενέσεως V 1 p. 780 b 34 τοῦ δὲ τὰ πόρρωθεν όρᾶν καὶ τὴν ἀπὸ τῶν πόρρωθεν όρατων άφικνεισθαι κίνησιν ή θέσις αίτία των όφθαλμων τα μεν γαρ εξόφθαλμα ούκ εύωπα πόρρωθεν, τα δ' έντος έχοντα τὰ ὄμματα ἐν κοίλω κείμενα δρατικὰ τῶν πόρρωθεν διὰ τὸ την κίνησιν μη σκεδάννυσθαι είς άχανες άλλ' εύθυπορείν: ούθεν γαρ διαφέρει το λέγειν δράν, ώσπερ τινές φασι, τῷ τὴν ὄψιν ἐξιέναι (ἂν γὰρ μὴ ἦ τι πρὸ τῶν ὀμμάτων, διασκεδαννυμένην ανάγχη ελάττω προσπίπτειν τοῖς δρωμένοις χαὶ ἦττον τὰ πόρρωθεν δρᾶν), ἢ τὸ τῆ ἀπὸ τῶν δρωμένων κινήσει δράν δμοίως γάρ ἀνάγκη καὶ τὴν ὄψιν τῆ κινήσει δράν. μάλιστα μεν οὖν έωρᾶτο ὢν τὰ πόρρωθεν, εἰ ἀπὸ τῆς ὄψεως εύθυς συνεχής ήν πρός το δρώμενον οίον αυλός ου γάρ αν διελύετο ή κίνησις ή από των δρατων εί δε μή, δσωπερ αν έπὶ πλέον ἀπέχη, τοσούτω ἀχριβέστερον τὰ πόρρωθεν δρᾶν ανάγκη. Der Zusammenhang im Ganzen scheint klar, und wird nicht gefördert sondern geschädigt durch die Umstellung, welche die letzten Herausgeber der Schrift, Aubert und Wimmer, vorgenommen haben, indem sie die in die Parenthese eingeschlossenen Worte αν γάρ . . . δραν von diesem Platz weg hinter εύθυπορείν eingeschaltet haben. Denn angemessen war es und ganz in der Manier des Aristoteles der einen Seite der Alternative où Fèr yào διαφέρει . . . εξιέναι sofort die erläuternde Begründung anzuschließen, und nur auf diese Auffassung des Sehens beziehen sich augenscheinlich die eingeschlossenen Worte, die, vorangestellt, ihrer nothwendigen Unterlage verlustig gehen. Eine andere größere

Schwierigkeit haben dieselben Herausgeber in dem letzten Satz εὶ δὲ μη κτλ. gefunden. Indem sie von der gewöhnlichen Bedeutung des Wortes ἀπέχειν 'entfernt sein' ausgingen, erhielten sie einen Gedanken dem, wie sie meinten, gerade entgegengesetzt, den Aristoteles habe ausdrücken wollen: denn nicht, dass man ohne jene Umhüllung die Dinge, je weiter sie entfernt seien, um so schärfer, sondern vielmehr um so schwächer sehe, sei Aristoteles Gedanke und demnach statt ακριβέστερον ein Wort entgegengesetzter Bedeutung, ἀσθενέστερον oder was dem ähnlich, zu er-Allein abgesehen von Anderem, das dieser Auffassung und der darauf gegründeten Verbesserung entgegen ist, der Gedanke selbst passt nicht in den hiesigen Zusammenhang. Aristoteles geht davon aus, dass es für die Fernsichtigkeit auf die Lage des Auges ankomme: diejenigen, deren Auge tief in der Höhle liegt, sehen die entfernten Gegenstände schärfer als die, deren Auge heraustritt (ἐξόφθαλμα): dies darum, weil bei jenen die Bewegung, von den gesehenen Gegenständen, oder was keinen Unterschied ausmacht, die von dem Auge ausgehende Bewegung, nicht so leicht zerstiebt wie bei diesen, sondern gerade auf ihr Ziel geht. Demnach würde es, sagt Aristoteles, am besten sein, wenn von dem Auge bis zu dem Objecte des Sehens eine Art Röhre ginge, wodurch jede Zerstreuung der Bewegung ausgeschlossen wurde, wenn aber das nicht sein könne, werde man doch die entfernten Gegenstände um so genauer sehen, je weiter sich etwas dieser Art vom Auge aus erstrecke (wie das bei den tief in der Höhle liegenden Augen der Fall ist). Bei dieser Auferkennt man, kehrt Aristoteles in folgerichtiger Deduction am Schluss zum Anfang zurück, und geschieht der sprachlichen Form Genüge: denn die von den genannten Herausgebern nicht beachtete Wendung μάλιστα μέν — εί δέ μη nöthigt durchaus die Worte ὅσωπερ ἂν ἐπὶ πλέον ἀπέχη in genauer Beziehung zu den Worten εἰ ἀπὸ τῆς ὄψεως εὐθὺς συνεχής ἦν πρὸς τὸ ὁρώμενον οἶον αὐλός und von derselben Sache zu verstehen. Und aus demselben Gedanken schreibt Aristoteles 780 b 19 ό γαρ αυτός επηλυγισάμενος την χείρα η δι' αυλου βλέπων τάς μεν διαφοράς ούθεν μαλλον ούδ' ήττον κρίνει τών χρωμάτων, ὄψεται δὲ πορρώτερον und wendet 781 b 7 ff. dieselbe Vorstellung auf andere Sinneswahrnehmungen an: τὰ γὰρ ἔχοντα πρό των αίσθητηρίων έπὶ πολύ οίον όχετους διά των μορίων, ταῦτα πόφρωθεν αίσθητικά έστιν. Wenn aber das der Sinn des letzten Satzes in obiger Stelle ist, so leuchtet zugleich ein, dass ἀπέχη die übliche Bedeutung der Distanz hier nicht haben kann, sondern vielmehr von dem gesagt ist, was von einem bestimmten Punkte aus sich erstreckt, hervortritt. Und diese Bedeutung anzunehmen, zumal ja das Wort als solches dem nicht entgegen ist, würde man bei so klarer und geschlossener Gedankenfügung vielleicht selbst ohne bestätigendes Zeugniss befugt sein, aber es fehlt auch an einem Belege nicht. In der Schrift περί ζώων μορίων ΙΙ 9 p. 655 a 28 heist es ένεστι δέ καὶ έν τοῖς ζωοτόχοις πολλὰ τῶν ὀστῶν χονδρώδη, ἐν ὅσοις συμφέρει μαλακόν είναι καὶ μυξώδες τὸ στερεόν διὰ την σάρκα την περιχειμένην, οίον συμβέβηχε περί τε τὰ ὧτα καὶ τοὺς μυκτήρας. Θραύεται γάρ τὰ κραῦρα ταχέως ἐν τοῖς ἀπέχουσιν. Denn ἀπέχοντα sind die (vom Kopf) abstehenden, hervortretenden Theile wie Nase und Ohren, und ist das Wort also in demselben Sinne genommen, wie es an unserer Stelle die hervortretende Umgebung des Auges bezeichnen soll.

2.

Zu den Worten der Poetik 9 p. 1451 b 23 ωστ' οὐ πάντως εἶναι ζητητέον hatte Spengel Arist. Stud. IV 1866 S. 39 die Bemerkung gemacht 'num elvai stare potest ex usu nostri autoris, me multum offendit'. Da er den Grund seiner offensio nicht näher bezeichnet hatte, so war ich der Meinung, er stosse sich daran, dass in diesem nicht in strenger Abhängigkeit von dem Vorangegangenen stehenden Satz zu ωστε der Infinitiv, nicht der Indicativ gestellt sei, und hatte dieses Bedenken durch eine Stelle der Poetik selbst zu entkräften gesucht. Jetzt belehrt mich Spengel in dem Pamphlet, mit dem er gemeint hat, sein Alter zu ehren, das zwar nichts sachlicher Widerlegung Werthes enthält, aus dem aber doch bei Gelegenheit ein und das andere Pröbchen ans Licht zu ziehen nicht schaden wird - in diesem Pamphlet also belehrt mich Spengel, dass das gar sein Anstofs nicht gewesen, sondern vielmehr die auffallende Erscheinung, dass dem Adjectivum verbale ein εἶναι beigefügt sei, dergleichen 'er sich nie erinnere gelesen zu haben', wie auch ἐστὶν selten zugesetzt werde. Was Spengel in Fragen Aristotelischer Sprache zu leisten im Stande sei, war dem und jenem kein Geheimniss, seit er sich entschlossen

hatte, seine verlegenen Adversarien unter der Aufschrift 'Studien' der Welt nicht länger vorzuenthalten, und er selbst hat in Heft III (Politik und Oekonomik), das 1868, zwei Jahre nach Heft IV (Poetik. 1866)1), erschienen, nachdem inzwischen über die früheren Hefte bedenkliche Urtheile laut geworden, zu folgender Erklärung sich bestimmt gefunden S. 4: 'Man liest die Schriften eines Aristoteles begreiflicherweise mehr ihres Inhaltes und der Sache, nicht blos ihrer Form und der Sprache wegen; gar manches wird in dieser Beziehung, was der Aufzeichnung nicht unwerth wäre, übergangen; so entstehen bei der Verschiedenheit in welcher diese Bücher uns vorliegen, häufig Bedenken über Ausdrücke, welche auch eine wiederholte Lecture zu lösen nicht immer vermögend ist' u. s. w. Das ist ein schätzbares Selbstbekenntniss des bescheidenen Mannes, wobei nur zu verwundern bleibt, dass Spengel nicht müde wird mit ebensoviel Selbstgefühl als Geringschätzung gegen Andere über Dinge abzuurtheilen, die er eingestandenermaßen seiner Beachtung nicht eben sonderlich werth gefunden hat. Dafür giebt denn auch die überraschende Belehrung über das Adjectivum verbale einen neuen Beleg, der gar nicht vereinzelt steht, sondern, um von anderem zu schweigen, z. B. ein artiges Analogon daran findet, dass Spengel bei den Worten der Poetik 4 p. 1448 b 18 οὐχὶ μίμημα sich zu der Bemerkung veranlasst sieht 'Aristoteles si recte memini ovxì non dicit'. So schreibt der Herausgeber der Rhetorik in denselben 'Studien' IV S. 25, in denen er S. 13 versichert, die Poetik in mehr als dreißigjährigem Studium um und um gewendet zu haben. Doch was ζητητέον εἶναι betrifft, so seien für Spengel - denn für Andere wäre es nicht nöthig - einige Beispiele hierhergesetzt, damit er wenigstens sehe, ich habe von seiner Sachkenntniss zu gut gedacht, um in einer solchen Verkehrtheit den Grund seines Anstofses zu vermuthen: παιδευτέον είναι; ἀποδοτέον είναι; ἀναιρετέον καὶ μὴ συγχωρητέον είναι; άρκτέον είναι, und σκεπτέον έστιν, χρηστέον έστίν, θεωρητέον έστίν, δοτέον έστίν u. s. w. u. s. w. Die Citate habe ich nicht beigefügt: sie mag Spengel suchen, wenn er endlich anfangen will, den Aristoteles zu lesen, wie es sich

¹) Woher die Eile, dass selbst die natürliche Ordnung verkehrt ward, kann leicht erkennen, wer im Litterarischen auch den persönlichen Motiven nachzugehen der Mühe werth findet.

für einen Grammatiker geziemt, oder aufhören durch leichtfertige Urtheile Andern den Zwang aufzuerlegen, puerile Irrthümer abzuweisen.

3.

Ueber die Mittel, mit denen Gorgias in seinen Reden die durch Plato berufenen ἄπειρα μήκη zu erzielen verstand, giebt Aristoteles interessanten Aufschluss in der Rhetorik III 17 p. 1418a32 Er δὲ τοῖς ἐπιδεικτικοῖς δεῖ τὸν λόγον ἐπεισοδιοῦν ἐπαίνοις, οίον Ισοχράτης ποιεί ἀεὶ γάρ τινα εἰσάγει. καὶ ὃ ἔλεγε Γοργίας, ότι οὐχ ὑπολείπει αὐτὸν ὁ λόγος, τὸ αὐτό ἐστιν εἰ γὰρ Αχιλλέα λέγων Πηλέα ἐπαινεῖ, εἶτα Αἰακόν, εἶτα τὸν θεόν, όμοίως δὲ καὶ ἀνδρίαν,  $\ddot{\eta}$  τὰ καὶ τὰ ποιε $\ddot{\iota}$ ,  $\ddot{\eta}$  τοιόνδε ἐστίν. So die Pariser Handschrist, nur dass sie nicht ή τὰ καὶ  $\tau \dot{\alpha}$  sondern  $\dot{\eta}$   $\tau \dot{\alpha}$   $\kappa \dot{\alpha}$   $\tau \dot{\alpha}$  giebt. Spengel hatte in seiner Ausgabe, um einen vollständigen Satz zu erhalten, so drucken lassen εί γάρ Αχιλλέα λέγων Πηλέα ἐπαινεῖ, εἶτα Αἰαχόν, εἶτα τὸν θεόν, δμοίως δὲ καὶ ἀνδρίαν ἢ τὰ καὶ τά, ποιεῖ ὃ τοιόνδε ἐστίν. Dagegen wandte ich Poetik S. 116, wo diese Stelle unter besonderem Gesichtspunkt kurz zu berühren war, ein, dass Sinn und Gebrauch der Formeln τὸ καὶ τό, τὰ καὶ τά, τόσα καὶ τόσα, τόδε καὶ τόδε u. s. w., der durch zahlreiche Belege sowohl anderer Schriftsteller als des Aristoteles (auch in der Rhetorik selbst) feststeht und bekannt ist, eine Verbindung wie die obige ἀνδρίαν ἢ τὰ καὶ τά, was nur heißen könnte ἀνδρίαν ἢ τὰ τοιαῦτα, unmöglich mache. Diesen Einwand lässt Spengel in seiner neuesten Schrist über die Poetik S. 15 stillschweigend gelten und hat demnach, um in anderer Weise abgeschlossenen Satz zu gewinnen, zurückgegriffen, auf die Lesung der 'anderen Handschriften', die nicht λέγων sondern λέγει darbieten. andern Handschriften haben ebenso natürlich wie wahrscheinlich, wenn auch aus Conjectur λέγει statt λέγων, selbst die Schlussworte η τοιόνδε ἐστίν sind schon früh beanstandet worden und passen wenig zu dem Vorhergehenden.' Das ist beachtenswerth bei einem Gelehrten, der sich erstaunlich viel weiß mit seinen Entdeckungen über Handschriftenverhältnisse des Aristoteles, und wer Musse hätte, könnte aus dieser neuesten Schrift wie aus den 'Studien' und dem Commentar zur Rhetorik eine artige Blumenlese zusammenstellen von Belegen dafür, dass Spengel von seinem

Equator keinen Gebrauch zu machen versteht und bei der ersten einigermaßen auffälligen Schreibung der als grundlegend erkannten Quelle zu den Lesungen der anderen Handschriften oder den Conjecturen der gelehrten Griechen der Renaissance seine Zuslucht nimmt. Wie genau er insbesondere über die Handschriften der Poetik orientirt war, dafür sei doch von Neuem (denn gesagt war es schon Beitr. III S. 313; vgl. ebend. S. 336) daran erinnert, dass Spengel in den 'Studien' IV S. 13 schreiben konnte 'Florenz hat nur drei Codices der Poetik, nicht vier; Ma und Mb (Med. 14 n. XIV) bei Sus. ist dieselbe Handschrift': zum klärlichen Beweise, dass er weder Bandini eingesehen noch Winstanleys Ausgabe. Doch genug hiervon. Ich war und bin der Meinung, dass an unserer Stelle die Ueberlieferung des Pariser Codex richtig ist und dass (so leicht es war durch καὶ γὰρ statt εἰ γὰρ selbständigen Satz herzustellen) zu dem mit εί γὰρ anhebenden Vordersatz der Nachsatz aus dem vorherigen τὸ αὐτό ἐστιν zu ergänzen oder vielmehr der erläuternde Satz εἰ γὰο — an jenes sich unmittelbar anschließt. Denn meine Beobachtung über diesen Gebrauch von γάρ erachte ich durch Spengels Einwendungen nicht im mindesten gefährdet und werde Gelegenheit finden, ihm den Beweis zu liefern, dass er weder selbst zu beobachten weiß noch Anderer Beobachtungen zu nützen. Jetzt wollte ich eigentlich nur über die beiden Beispiele reden, deren zweites, ὁμοίως δὲ καὶ ἀνδρίαν ἡ τὰ καὶ τὰ ποιεί ἢ τοιόνδε ἐστίν, Spengel weder früher im Commentar zur Rhetorik, wo er wie gesagt die Verbindung ποιεί ο τοιόνδε ἐστίν vorzog, noch auch jetzt, wie die oben mitgetheilten Worte zeigen, begriffen hat, ebenso wenig wie die Früheren, die η τά καὶ τὰ ποιεῖ οι τοῖόν γέ ἐστιν schrieben. Aristoteles sagt 'die Tapferkeit, die das und das bewirkt oder von der und der Beschaffenheit ist,' indem er damit zwei Gesichtspunkte verbindet, die ein ἔπαινος der ἀνδρία verfolgen könne, ganz so wie Sokrates im Symposion 198e die Enkomien des Eros ironisirend sagt πάντα λόγον κινούντες άνατίθετε τῷ "Ερωτι καί φατε αὐτὸν τοιουτόν τε είναι καὶ τοσούτων αίτιον ὅπως ἂν φαίνηται ὡς κάλλιστος καὶ ἄριστος. Und dieser Gedanke des Aristoteles schimmert noch aus den wenn auch verwirrt erhaltenen Worten des Scholiasten durch fol. 79 a 40 Neobar. Sollte aber jemand gegen diese Auffassung das einmalige τοιόνδε geltend machen, so ist zu erwidern, dass Aristoteles zwar auch η τοιόνδε καὶ τοιόνδε

ἐστίν hätte schreiben können, dass aber gleichen Dienst auch das einfache τοιόνδε thut, wie u. a.  $\pi \epsilon \varrho l$  ψυχῆς 1, 1 p. 403 a 26οί δροι τοιούτοι οξον τὸ δργίζεσθαι κίνησίς τις του τοιουδί σώματος η μέρους η δυνάμεως υπό τουδε ένεκα τουδε zeigt. Was aber das erste Exempel, vom Achill, betrifft, 'Αχιλλέα λέγων Πηλέα ἐπαινεῖ, εἶτα Αλακόν, εἶτα τὸν θεάν, so war für die aufsteigende Genealogie von Achill bis Zeus (τὸν Θεόν — denn dass Zeus gemeint sei, wusste auch schon der Scholiast) auf die genau entsprechende Parallele in Isokrates' Euagoras 14 ff. in m. Abhandl. über den Rhetor Alkidamas S. 22 hingewiesen, deren Vorhandensein Spengels Courtoisie beharrlich ignoriert und hinzufugen ließe sich Ilias 21, 187 αὐτὰρ ἐγω γενεὴν μεγάλου Διὸς εθνομαι είναι τίκτε μ' άνης πολλοίσιν άνάσσων Μυςμιδόνεσσιν, Πηλεύς Αἰακίδης, ὁ δ' ἄρ' Αἰακὸς ἐκ Διὸς ἦεν. diesem Exempel nun hat man geglaubt, das Thema eines wirklichen ἐγκώμιον des Gorgias zu erkennen, und hat dann folgerichtig aus der Zusammenordnung der Beispiele geschlossen, dass von demselben auch ein ἐγκώμιον ἀνδρίας vorhanden gewesen Wie bedenklich diese Annahmen seien, ward a. a. O. bemerkt, und wenn Spengel im Commentar zur Rhetorik S. 446 dieselbe Meinung äußert (exemplo rem illustrat Aristoteles, incertum ab ipso ficto an a Gorgia elaborato: posterius nostra lectione satis improbabile sit), so stützt er sich dafür ohne andere Gründe auf die oben bestrittene Lesart ποιεί ο τοιόνδε ἐστίν. Dass aber in der That nicht Gorgias Lobreden auf Achill und die Tapferkeit gemacht, weder auf jedes besonders noch auch so, dass der ¿παινος ἀνδρίας in das ἐγκώμιον ᾿Αχιλλέως eingeschlossen gewesen, sondern dass vielmehr Aristoteles mit diesen beiden von ihm erfundenen Exempeln das Verfahren des Gorgias ins Licht stellen wollte, dafür bürgt wie ich denke folgende Stelle der Rhetorik 2, 22 p. 1396 a 25 καὶ γὰς συμβουλεύοντα τῷ ἀχιλλεῖ καὶ έπαινοῦντα καὶ ψέγοντα καὶ κατηγοροῦντα καὶ ἀπολογούμενον ύπερ αὐτοῦ τὰ ὑπάρχοντα ἢ δοκοῦντα ὑπάρχειν ληπτέον, [ν] έκ τούτων λέγωμεν . . . δμοίως δε τούτοις και περί πράγματος ότουοῦν, οἶον περὶ δικαιοσύνης, εἰ ἀγαθὸν ἢ μὴ ἀγαθόν, ἐκ τῶν ὑπαρχόντων τῆ δικαιοσύνη, worin freigewählte Beispiele Niemand verkennen kann und ganz wie hier Person und Sache (Achill und δικαιοσύνη - Achill und ἀνδρία) zu gleichem Zweck verbunden werden: zumal auch die sonstigen Anführungen des

Achill in der Rhetorik nicht ein vorhandenes ἐγκώμιον desselbem voraussetzen, wie 2, 22, 1396 b 12 λέγω δὲ κοινὰ μὲν τὸ ἔπαινεῖν τὸν ᾿Αχιλλέα ὅτι ἄνθρωπος κτλ., 3, 16. 1416 b 26 ος πολλοὶ οὐδὲν δέονται διηγήσεως, οἶον εὶ θέλεις ᾿Αχιλλέας ἔπαινεῖν κτλ., die Worte aber 1, 3, p. 1359 a 3 οἶον Ἦχιλλέας ἔπαινοῦσιν ὅτι ἔβοήθησε τῷ ἔταίρῳ Πατρόκλῳ εἰδὼς, ὅτι δεῖ αὐτὸν ἀποθανεῖν in bekannten Stellen des Symposion und der Apologie des Platon ihre ausreichende Beziehung finden.

Berlin, October 1875.

J. VAHLEN.

### VARIA.

- I. In Frontonis libello de eloquentia quae leguntur apud Naberum p. 144 Illud etiam audisse me memini, pleraque sapientes viros idinestiscitis mentis atque consultis habere debere, quorum interdum usu abstineant, itemque interdum nonnulla in usu habere debere, quae dogmatis improbent, ea R. Klussmannus in Emend. Fronton. p. 61 ita corrigenda esse statuit ut scriberet sapientes viros in institutis mentis atque consultis habere. Non probabiliter. neque enim instituta sunt dogmata sed decreta, sed placita, sed scita atque consulta, et haec quidem tam apte copulantur quam prave instituta atque consulta. Itaque sic scripsisse Frontonem arbitror pleraque sapientes viros in dogmasin id est in scitis mentis atque consultis habere debere. Nam dogmata hoc quoque loco poni ipsa contrariorum ratione tantum non exigitur neque explicari graecam vocem et hoc maxime modo explicari alienum est. Seneca in epistolis XV 3, 9 quae Graeci vocant δόγματα, nobis vel decreta licet appellare vel scita vel placita. Appuleius de dogmate Platonis p. 189 Oud. quae autem consulta, quae δόγματα graece licet dici . . . extulerit.
- II. Cicero de legibus I 23, 60 scripsit exacuerit illam ut oculorum sic ingenii aciem ad bona seligenda et reicienda contraria, non quod cum ceteris editoribus reliqui eligenda; nam deligenda quod Orellius exhibet sane alienum ab hoc loco. Sed illud manifesto indicat codicum Vossianorum scriptura primitiva bonas elegendas (vel eligendas), quam quod corrector mutavit in bona eligenda partem veri et ipsam causam corruptelae obscuravit.

Seligendi verbo utitur Cicero in eadem sententia de finibus III 9, 31 seligentem quae secundum naturam et quae contra naturam sint reiicientem, et III 6, 20 qua inventa selectione et item reiectione.

III. Firmicus Maternus de errore profanarum religionum p. 96, 11 Halm. haec scribit de Porphyrio: in libris enim, quos appellat περί της έχ λογίων φιλοσοφίας, maiestatem eius praedicans de infirmitate confessus est. in primis enim librorum partibus, id est in ipsis auspiciis positus, dixit: Serapis vocatus etc. Illa id est ... positus fuit qui deleri vellet, Gustavus Wolffius in Porphyrii reliquiis p. 111 id est in ipsis auspiciis imposturae scripsit, quasi nulla esset aut corruptelae aut emendationis dubitatio. Halmius insanabile vulnus signavit, cuius in adnotatione temptat medelam hanc auspiciis operis sui. Tam ergo ignotus fuit is usus participii positus, quod si aut nostro sermone stehend, weilend aut graeco γενόμενος reddideris aut latine versatus interpretere, quid tandem est quod legentem impediat? Et ita loquitur Firmicus ipse p. 130, 13 in initio fidei positi; 128, 25 in lubrico itinere constitutus et in ipso lapsu positus (nam et constitutus saepe eodem modo), et alii, velut Cyprianus I p. 228, 3 Hartel: adhuc in saeculo positum; p. 297, 16 qui deo militat, qui positus in Atque hoc genus dicendi, caelestibus castris divina iam sperat. quod quo posteriores sunt aetate scriptores eo frequentius occurrit nec ad ecclesiasticos tantum auctores pertinet, ab ipso originem ducere Cicerone declarant ea quae in actione secunda in Verrem V 64, 166 leguntur apud homines in extremis atque ultimis gentibus positos.

IV. In Theocriti XVI v. 106 ἄκλητος μὲν ἔγωγε μένοιμί κεν, ἐς δὲ καλεύντων Θαρσήσας Μοίσαισι σὺν ἁμετέραισιν ἱκοίμαν Buechelerus nuper non μένοιμι sed ἐγὼ μέλλοιμι scribi iussit. Non persuasit. Nam nec codices fidem faciunt, quorum quod Ambrosianus ἔγωγε γένοιμί, Mediceus autem ἐγὼ μένοιμι exhibent, leves sunt errores ex vulgata scriptura, non ex illa oriundi, neque scholiastes μέλλοιμι explicuit sed μένοιμι cum haec adnotaret οὐκ ἀν ἔλθοιμι, καλούμενος δὲ . . . πορεύσομαι θαρρών; denique verbum illud ipsum μέλλειν parum aptum, aptissimum μένειν videtur mihi quidem conferenti haec de Sophoclis Antigona 228 τάλας τί χωρεῖς οἶ μολὼν δώσεις δίκην; Τλήμων μενεῖς αὖ; ad quam ἑῆσιν φύλακος in scholiis adnotatur πολλάκις γὰρ ἔπιστὰς ἐλογισάμην πότερον ἔλθω πρὸς σὲ ἢ μή.

V. Plauti Aulularia II 2, 30 Di me servant, salva res estsalvomst si quid non perit. Verba si quid non perit se intelligere—
negavit Guilelmus Wagnerus in adnotatione critica, idem postea—
in commentario, perit ratus esse perfectum, hanc esse sententiam
statuit: 'salvum est aurum, quoniam nulla eius pars periit.' Vereor—
ut ea aut ipsi aut aliis satis placeat. Puto labem traxisse verba;
quae una littera mutata (conperit pro non perit) probabilem fundere—
sensum videntur. Euclio verens ne quid de suo thesauro com—
pererit Megadorus domum revisit et posteaquam omnia salva esse
vidit redit exclamans Di me servant, salva res est: salvomst si quid
conperit (Megadorus scilicet).

VI. Isaeus IX 25 ως δὲ ἐπηγγέλλετο περιιων διαθήκας ἀποφανεῖν, εἴ τις αὐτῷ κοινώσοιτο, αὐτῶν του ὑμῖν οἶς προσῆλθε μαρτυρίαν παρέξομαι. Sic haec esse corrigenda suspicor. Quod enim in libris est αὐτοῦ ὑμῖν ὡς . . . μαρτυρίας vitiosum esse apparet, nec tamen aut Bekkerus (αὐτοῦ ὑμῖν ῷ π. μαρτυρίαν) aut Schoemannus (αὐτῶν ὑμῖν οἶς π. μαρτυρίας) aut Scheibius (αὐτοὺς ὑμῖν οἶς προσῆλθε μάρτυρας παρέξομαι) id quod rerum condicioni conveniens est restituerunt. Manifestum enim est, et plures de testamento adiisse Hieroclem (§ 24 εὖ εἰδώς ὁ Ἱεροχλῆς ὅτι οὐδενὶ ἄλλφ γίνοιτο τὰ ᾿Αστυφίλου ἢ ἐμοί, ἔν μέρει ἑκάστφ τῶν ἐκείνου ἐπιτηδείων προσήει) et unius tamen eorum quos adierit testimonium referri (§ 26 ως δὲ οὐδὲ Κλέωνι προῖκα τὰς διαθήκας ἀποφαίνει ἀλλὰ μισθὸν εἴληφεν, αῦτη ὑμῖν ἡ μαρτυρία οὐ μικρὸν τεκμήριον ἔσται): id igitur refinxi.

I. VAHLEN.

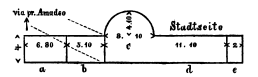
# STEINMETZZEICHEN AUF DER SERVIANISCHEN WALLMAUER.

Von H. Droysen erhalte ich unter dem 25. Oct. d. J. aus Rom folgende Mittheilung über einige von ihm auf der servianischen Mauer gefundene Steinmetzzeichen:

1. Hinter den Diocletiansthermen an der Ecke der neuangelegten Strassen del Macao und del Volturno ist ein Stück Servius mauer freigelegt. Auf der der Stadt zugekehrten Seite der Mauer sind an den kleinen Seiten einiger Tuffblöcke folgende Zeichen

# チャットッド 乙

2. 200 — 250 Schritt von der Ecke der neuen Strafsen Principe Amadeo und V. Gioberti zwischen Porta S. Lorenzo und der Eisenbahn ist ein Stück Serviusmauer freigelegt dessen Ostseite in ein Gebäude der Kaiserzeit verbaut ist (siehe die Figur)<sup>1)</sup>.



a M. 6,80 lang 4,00 breit, eine Lage Tuffblöcke die halb aus der Erde heraussieht, b 5,10 lang, 3 Lagen zu unterst, dann einen

¹) Die beistehende Skizze Droysens soll nur die Beschreibung veranschaulichen. Es ist auf derselben nicht angegeben, dass das südlich von dem Halbkreis liegende Stück der Mauer zu dem nördlichen im Winkel steht, wie wenigstens Lancianis Plan Bull. mun. 2 (1874) T. V. VI es darstellt und wie ich es angedeutet habe.

Block breit eingerückt wieder 3 Lagen, 5 Blocke mit der schmalen Seite nebeneinander. Der Halbkreis c: 4 Lagen, 20 Blocke'; [vgl. unten Lancianis Bericht] auf der Basis 8,10 breit, von da bis zur weitesten Ausbiegung 4,10. d 2 Lagen sichtbar unten (wohl auch 3 ursprünglich), dann eine Blockbreite zurück noch 3 Lagen. e nur eine Lage 2,00 lang 4,00 breit.

Jetzt schließen die Blöcke besonders im Halbkreis nicht mehr eng aneinander, sie liegen abwechselnd eine Lage lang, die nächste breit. Lang sind sie meistens 1,10—1,15 (einige 1,48), hoch meist 0,53—0,56.

Gezeichnet sind sehr viele Blöcke mit einer Ausnahme nur auf einem der Quadrate  $0.53 \times 0.56$  und zwär in b III, selten parallel aber nie so convergirend, dass sich die drei Linien schneiden, und  $\bigwedge$  in  $c \exists m \sqcup \exists \sqcup - \nwarrow \swarrow \triangleright$ . Die Steine der obersten Lage von c haben nur  $\bowtie$  in seinen verschiedenen Lagen.

In d II/ und ein Stein auf einer langen Seite  $\square$  in der unteren rechten Ecke.

Wie es scheint waren alle Steine gezeichnet.'

Als ich in dieser Ztschr. 10, 126 darauf aufmerksam machte, dass auf den in das Auditorium am esquilinischen Felde verbauten Blöcken der Serviusmauer sich Steinmetzzeichen befänden und darüber nähere Nachricht aus Herrn De Boors Brief v. 27. Febr. 1875 gab, hatte ich noch nicht Lancianis Aufsatz im Bullettino municipale dieses Jahres N. IV (October - December) gelesen, in welchem er ebenfalls die Zeichen jener Blöcke und auch die hier beschriebenen kurz erwähnt (S. 201 f.). Er beschreibt zunächst die Ueberreste der Mauer und besonders jenes halbkreisförmige Stück, welches sich an die Innenseite derselben anlehnt und welches nach ihm wahrscheinlich den ausspringenden Winkel verstärken sollte: 'tale basamento è formato di quattro strati sovrapposti di massi di tufa tagliati a cuneo e misura m. 8,20 di diametro. nella fronte dei cunei dell' ordine superiore sono incise delle marche di cava simili alla lettera E ovvero 3 alte in media 40 millimetri; siffatte sigle sono apparse anche in altri punti dell' aggere e muro serviano, sull' Esquilino specialmente in vicinanza dell' Atditorio de' giardini di Mecenate e talvolta l'asta ne è disposta orizontalmente in modo da rassomigliare alla

lettera m. difficil cosa e forse vana sarebbe cercarne l'interpretazione: se non che la circostanza del ritrovarle soltanto nell' Esquilino e non in altri siti delle mura potrebbe far sospettare che dessero la indicazione del luogo (Esquiliae) cui doveano trasportarsi le pietre. Man sieht, dass die letzte Bemerkung gegenüber den von De Boor und Droysen gemachten Beobachtungen, nach welchen nur ein sehr kleiner Theil der auf der esquilinischen Wallmauer erhaltenen Zeichen  $\sqsubseteq$  ist oder ihm ähnelt, unhaltbar ist.

Droysens Angabe, dass in der obersten Lage des Stückes c nur \( \) vorkommt, in anderen \( < \) führt vielmehr wieder zu der bereits früher von mir versuchten Annahme, dass diese Zeichen Merkzeichen-für die Schichtung der Blöcke gewesen sein möchten. Ebenfalls möchte sich so bei noch genauerer Beobachtung das von De Boor bemerkte 'Vorherrschen' zweier Zeichen (H und \( \)) auf einem langen Mauerstück erklären. Bestätigt es sich nun weiter, dass nur die Blöcke der esquilinischen Wallmauer, nicht die der übrigen sonst in Maßen und Construction ganz gleichartigen Stadtmauerreste (z. B. der am Aventin) solche Zeichen tragen, so dürsten aus dieser Thatsache ganz andere und wichtigere Folgerungen zu zu ziehen sein.

Einstweilen erscheint es nützlich, die bisher gefundenen Zeichen auf der servianischen Mauer (s) mit den früher in dieser Zeitschr. (7, 482 ff.) erörterten eines Gebäudes auf dem Palatin (p) und auf der wahrscheinlich römischen Mauer von Tarraco (t) zusammenzustellen, wobei natürlich die Stellung der Zeichen zu der Lage der Blöcke nicht berücksichtigt wird. Wir haben also:

I 
$$sp$$
, III  $s$ ,  $\dashv t$ ,  $\angle p$ ,  $\sqcup t$ ,  $\sqcup s$ ,  $\square s$ ,  $\triangle s$ ,  $H s$ ,  $H s$ ,  $E st$ ,  $E p$ ,  $Z p$ ,  $N s$ ,  $X t$ ,  $\Sigma ? s$ ,  $Z t$ ,  $\wedge st$ ,  $\pi s$ ,  $A s$ ,  $A s$ ,  $A s$ .

Soweit die mir zu Gebote stehenden Zeichnungen ein Urtheil zulassen (ich selbst kenne aus eigener Anschauung nur die palatinischen Zeichen) haben wir also sicher, wie ich früher vermuthete, in diesen Steinmetzzeichen nur die mannigfaltigsten Combinationen gerader Striche zu erkennen, welche ja zum Theil naturgemäß die Gestalt der lateinischen Buchstaben annehmen müssen (IEHZA), zum Theil aber sicher mit ihnen nichts gemein haben. Es ist schwerlich Zufall, dass kein einziges Zeichen einem

der mit Hilfe von Curven gebildeten Buchstaben CDBOPQR ähnelt. Denn unsicher und um vieles später ist jenes vereinzelte von De Boor auf einem Block des Castortempels gelesene P (Herm. 10, 127) 1). Was sich also auch schließlich über den technischen Zweck dieser Zeichen wird feststellen lassen — die Untersuchung darüber ist noch nicht abgeschlossen, aber 'nicht nutzlos — litterae singulares sind es nicht.

Königsberg im December 1875.

H. JORDAN.

¹) Ich erhalte neuerdings von H. Droysen die Mittheilung, dass sich auf den Tuffblöcken des Castortempels die Zeichen PFI finden, dass aber das erste nach der Kerbe des Schnittes zu schließen wohl jünger sei als die beiden folgenden. Auch stehe auf dem Castortempel ein Werkstück mit dem Zeichen NLXVI. Vermuthlich gehört dieses, n(umero) xVI, einer der späteren Restaurationen des Tempels, wenn überhaupt zu demselben.

# ZUR PHYSIOGNOMIK DES POLEMON.

Zu den verderbtesten Stücken der griechischen Litteratur gehört das φυσιογνωμονικόν, welches unter dem Namen des Polemon geht. In der Ausgabe von Johann Georg Friedrich Franz (Altenburg 1780), welche sich im ganzen an die editio Romana und die des Sylburg anschließt und, wo sie von ihnen abweicht, nur den Text verschlechtert, sind keine handschriftlichen Hülfsmittel benützt. Die einzige Handschrift, von deren Existenz er überhaupt wusste, deren Werth er aber völlig überschätzte1). der codex Uffenbachianus, ist, wie übrigens schon aus der Bibliotheca Uffenb. I p. 537 zu sehen war, erst im Jahre 1656 geschrieben und zwar, wie ich nach Wiederauffindung desselben unter den von Hardt nicht catalogisirten Handschriften der Münchener Bibliothek (cod. gr. 583) constatiren kann, aus der editio Romana (ad calcem Aeliani var. hist. 1545) zu Gorkum<sup>2</sup>). Auf dieselbe Quelle gehen zurück die codd. Parisini gr. 2037 (Colb. 3825. Reg. 3101) und 2118 (3494 'donné au Roy par Mr. l'Abbé de Rochelin le 15 juin 1735. Sallier') und vermuthlich auch der einst der bibliotheca Claramontana zu Paris (N. 293), dann der Meermanniana, jetzt der Phillippsiana zu Middlehill angehörige Codex saec. XVI, über welchen ich nur eine kurze Notiz von der Hand des verstorbenen Thomas Phillipps habe. Nach andern Handschriften habe ich vergeblich gesucht.

<sup>1)</sup> Praef. p. XIV: optavimus ut nobis tam felicibus esse contingeret egregium illum codicem Manuscriptum nancisci, qui in Bibliotheca Uffenbachia fuit olim et de quo nos latet penitus ad quosnam transierit.

<sup>2)</sup> Auf dem Titelblatt steht unter dem ebenfalls aus der editio Romana entlehnten Bilde des 'Αγαθὸς Δαίμων: Ἐν Γορχομίφ ἔτει αχνς ἐν μηνὶ Θαργηλιῶνι: Λ Hermannus Venius. Auf der Rückseite des Deckels steht: Ex libris bibliothecae D. Zach. Conr. ab Uffenbach M. F.

Leichtere Schäden lassen sich auch ohne die Handschriften heben, schwere aber lassen sich auch mit Hülfe des mir vorliegenden Handschriftenmaterials nicht beilen. Einen lesbaren Text herzustellen kann nur gelingen durch Heranziehung der Bearbeitungen, welche mit der Quelle dieser späten Schrift, der echten Physiognomik des Polemon, vorgenommen worden sind

- 1) von einem Griechen, Adamantios,
- von einem Römer, dem Verfasser des liber physiognomoniae (Rose Anecd. gr. I p. 105 sq.),
- 3) von einem Araber, welcher das 'Buch des Aflimun über die Physiognomie' (vielleicht aus dem Syrischen) übersetzte. Diese Uebersetzung ist uns erhalten in der arabischen Handschrift der Universitätsbibliothek zu Leiden N. 1286, welche Jacob Golius von seiner Orientreise 1629 mitbrachte'). Am Schluss derselben ist bemerkt, dass der Abschreiber, Abd Ollah ibn Sulaiman Ar-Raihant aus Mosul, am Montag des 8. Ramadan 751 (also im November d. J. 1350) in Damaskus mit seiner Arbeit fertig geworden ist. Eine wörtliche Uebersetzung aus dieser mit der bekannten Liberalität aus Leiden hieher geschickten Handschrift verdanke ich Herrn Prof. Schmoelders.

Eine jede Kritik, welche sich der Regulative dieser drei Textesquellen für die pseudopolemonische Physiognomik entschlägt, führt ad nihilum, und scheinbar zu tief einschneidende Aenderungen erhalten durch sie die Gewähr der Sicherheit, in manchen Fällen wenigstens hohe Wahrscheinlichkeit. Als Beispiel setze ich eine der verderbtesten Stellen her, an welcher sich zuletzt Schneidewin (Philol. X 358) erfolglos versucht hat: p. 196 ed. Fr.

εί δὲ τὰ νέφη ταῖς ὀφρύσιν ἐπικάθηνται, οἱ δὲ κύκλοι τὰς κόρας ἐπακολουθοῦσι κατὰ τὸ αὐτὸ ἀεί, ἄνομοι οἱ τοιοῦτοι ἄνδρες καὶ ἄνομα ἔργα τελέσουσιν, ἢ φόνους συγγενῶν ἢ μίξεις ἢ βρώσεις ἀνόμους καὶ εἰδωλοθύτους, ὁποῖα τὰ θύματα Πέλοπος ἐν πόλει Μυκήνη, Οἰδιποδός τε Λαΐου ἐν Θήβαις, ὃς κατὰ ῥῆμα τοῦ Θρακὸς λέγεται γενέσθαι.

Zunächst lehrt der vorhergegangene Satz et — καθέζεται αὐτῶν τῷ μετώπῳ νέφη (ἢ χλωρὰ ἢ ἑτερόχροα), τοὺς τοιούτους

<sup>1)</sup> Catalog. var. libr. quos ex Oriente advexit Golius p. 19: *Philomonis phisonomia arabice*. Catal. codd. Lugd. Bat. Orient. p. 461 Nr. 198. Dozy Catal. codd. Oriental. III p. 165.

δαίμων βλάψει παντοίαις βλάβαις, dass hier hinter νέφη ein μη ausgefallen ist, und das folgende of δὲ κύκλοι empfiehlt die Einschiebung eines μὲν νοι νέφη. Das ἐπακολουθοῦσι entspricht weder dem Gedanken noch der Construction: beiden genügt περιακολουθοῦσι. Vgl. Pol. p. 208 τῶς δρμος περιακολουθεί την κόρην und p. 220 τὰ δὲ τὰς τάφρος βαθεῖα καὶ στενή περιακολουθεί. Das καὶ εἰδωλοθύτους macht besonders neben βρώσεις ἀνόμους ganz den Eindruck einer Randglosse.

Das Opfer des Pelops fand nicht in Mykene, sondern in Phrygien statt. Eine Schandthat der hier in Frage kommenden Art, welche in Mykene stattfand, war das thyesteische Mahl, dessen Erwähnung hier um so mehr vermisst wird, als es in der ganzen griechischen Litteratur (z. B. Aesch. Ag. 1242. Eur. Or. 1008. Aristoph. Ach. 433), ja bisweilen, wie bei dem Apologeten des 2. Jahrh. Athenagoras (leg. p. Christ. p. 4) gerade zusammen mit den Οἰδιπόδειοι μίξεις, welche hier genannt sind, als Inbegriff schrecklichsten Grauels erscheint. Thyestes aber war der Sohn des Pelops. Demnach wird θύματα in Θυέστου τοῦ zu andern sein; ebenso τε zwischen Οἰδίποδος und Λαΐου in τοῦ. Der Schluss ος κατά φημα του Θρακός λέγεται γενέσθαι wurde von Schneidewin auf ein Orakel bezogen, welches dem Oedipus nach seiner Physiognomie voraussagte, er werde φονεύς τῶν συγγενῶν werden und in dem τοῦ Θρακός der Name eines böotischen oder phokischen Mantis gefunden. Dies alles ist Fiction. Dem Thyestesfrevel entspricht das nicht minder berüchtigte Mahl eines Thrakers, des Tereus und wird neben ihm genannt bei Diod. Sic. XXXIV p. 602 ανανεούμενος τας παλαιας έχείνας Τηρέως η Θυέστου θοινάς. Demnach werden wir κατὰ όημα in καὶ Τηρέως ändern, mithin die ganze Stelle so schreiben: εἰ δὲ τὰ μὲν νέφη μὴ ταῖς ὀφρύσιν ἐπικάθηνται, οἱ δὲ κύκλοι τὰς κόρας περιαπολουθούσι κατά τὸ αὐτὸ ἀεί, ἄνομοι οί τοιοῦτοι ἄνδρες καὶ άνομα έργα τελέσουσιν, η φόνους συγγενών η μίξεις η βρώσεις ἀνόμους [καὶ εἰδωλοθύτους], ὁποῖα τὰ Θυέστου τοῦ Πέλοπος εν πόλει Μυκήνη και Οιδίποδος το ε Δαΐου εν Θήβαις καὶ Τηρέως τοῦ Θρακὸς λέγεται γενέσθαι.

Die Gewähr für die Richtigkeit dieser Herstellung bietet das Verhältniss der Fassungen, in welchen der Satz erscheint

1) bei Adamantios p. 327 εἰ δὲ τὰ μὲν νέφη μὴ ἐφίζοιτο ταῖς ὀφρύσιν, οἱ δὲ κύκλοι τὰς κόρας περιθέοιεν, δεῖ ἐπισκέ-

ψασθαι, εί κατὰ τὸ αὐτὸ ἀεὶ περιθέουσιν, ὅπερ ἐστὶ δεῖγμα τοῦ ἀθέμιτα αὐτοὺς ἐργάζεσθαι, ἢ τινας (?) φόνους συγγενῶν ἢ μίξεις ἢ βρώσεις ἀθεμίτους καὶ Θυεστείους.

- 2) im liber physiognomoniae p. 117 quorum pupillae oculorum in gyrum aguntur tanquam rota axi suspensa, observandum est utrum uniformiter agantur an varie. si uniformiter, scito eum hominem sceleribus et facinoribus immanibus attineri atque impiis et aut homicidiis domesticis aut infandis cibis vel conubiis esse pollutum, quales Thyestae vel Terei cibi vel qualia Oedipodis conubia fuisse memorantur.
- 3) in der arabischen Uebersetzung: "Wenn das Verdrehen (der Augen) immerfort dauert, so hat der Besitzer derselben eine schmachvolle Handlung ausgeübt, z. B. einen Verwandten getödtet oder etwas Gottloses begangen, was Gott verboten hat, z. B. was der Sohn des Fälnüsch gethan hat, denn diesen fand man als er sein Kind afs, oder wie Audbaküsch, der Sohn des Läbüs, von dem erzählt wird, dass er seiner Mutter bewohnte."

Breslau.

RICHARD FÖRSTER.

# ZU DEN CAPITOLINISCHEN MAGISTRATS-TAFELN.

Als ich die kurze Notiz über die capitolinischen Magistratstafeln niederschrieb, welche in dem vorigen Bande dieser Zeitschrift S. 267 f. abgedruckt ist, lag mir von der colotianischen (C. I. L. I p. 466) ein Papierabdruck nicht vor und ist daher dieser nur beiläufig darin gedacht worden. Seitdem ist mir ein solcher zugegangen, und ich vervollständige meine dort gegebene Mittheilung durch den Nachweis, dass diese in ihrer jetzigen Verstümmelung die J. 709—714. 731—742 umfassende Liste ebenso wenig zu einer und derselben Zeit in Stein gehauen ist wie die entsprechenden Abschnitte der capitolinischen.

Die Schrift ist in beiden Hälften allerdings die gleiche, und zwar nicht schablonenhaft gleich, sondern mit der herkömmlichen freien Behandlung; in der Höhe der einzelnen Buchstaben, in der Länge des Schwanzes von Q und sonst finden sich diejenigen Abweichungen, wie sie auch wo dieselbe Hand zu gleicher Zeit schreibt, regelmäßig eintreten.

Auch das Gesetz die Consulpaare durch Absetzung der Columnen auszuzeichnen ist in dieser Liste wie in der capitolinischen gleichmäßig eingehalten. Die an zweiter Stelle stehenden Consuln bilden eine Columne für sich, so dass die Anfangsbuchstaben der Namen oder auch das S der Vormerkung suf. unter einander stehen. Diejenigen Langzeilen dagegen, welche nicht Consulnamen enthalten und doch über beide Columnen weggehen, sind durch einen inneren Zwischenraum nicht getrennt; es gilt dies nicht bloß von Zeilen wie 1, 1 (C·IVLIVS·CAESAR·IIII·SINE·CONLEGA·ABDIC) und 1, 10 (EX·A·D·V·K·DEC·AD·PR·K·IAN·SEXT), sondern auch wo drei Triumvirn oder zwei Cen-

soren oder ein Dictator und ein Reiterführer in derselben Zeile genannt werden, sind die Namen in einer Reihe fortlaufend geschrieben.

Aber ein wesentlicher Unterschied zeigt sich innerhalb der Tafel in der Punctsetzung. In der ersten Hauptcolumne (J. 709-714) ist der Punct nach dem strengen Gesetz der Worttrennung gesetzt; das heißt, er steht zwischen je zwei derselben Zeile angehörigen Wortern, niemals aber am Zeilenschluss. Als selbständige Zeile ist, nach dem eben Bemerkten, auch die den zweiten Consul enthaltende aufgefasst. Als für sich stehend erscheint auch die Vormerkung SvF, nicht bloss wo sie neben zwei Namen und zunächst parallel dem zwischen ihnen frei bleibenden Interstitium steht, sondern auch wo nur ein einziger Name folgt. Nach dieser Regel ist in diesem Abschnitt die Interpunction mit absoluter Strenge¹) entweder gesetzt oder weggelassen, wie dies auch der hierin (bis auf den am Schluss von Z. 2 irrig zugesetzten Punct) genaue Abdruck bei Henzen (a. a. O.) zeigt. Nur ein einziges Mal in Z. 2 findet sich vor dem Namen des zweiten Consuls nicht ein leerer Raum, sondern ein Trennungspunct; offenbar weil der erste Name Q · FABIVS · MAXIM bei seiner — selbst zu einer nicht streng correcten Abkurzung nöthigenden - Länge das eigentlich erforderliche Spatium nicht zuließ. Es war nur in der Ordnung, dass da, wo die Spaltentrennung nicht in der üblichen Weise markirt werden konnte, als Surrogat dafür wenigstens die Worttrennung angezeigt wurde.

Dagegen in der oberen Hälfte der zweiten Hauptcolumne, in den Fasten der J. 731-737, fehlt der worttrennende Punct fast durchgängig; Henzens Abdruck zeigt ihn nur an vier Stellen und jedesmal nach dem Vornamen, wo er bekanntlich überhaupt am seltensten fehlt; ich finde auf dem Abdruck von jenen vier Puncten nur drei, da nach L in Z. 3 keiner zu stehen scheint. Vom J. 738 an erscheint der worttrennende Punct wiederum beinahe so fest wie früher; er fehlt nur einmal (denn auf den beschädigten Schluss von Z. 14 ist kein Verlass) in Z. 10 hinter DOMITIVS. Die römischen Steinschreiber haben die Worttrennung ungefähr gehandhabt wie die Bezeichnung der Vocallänge durch die

5.11

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bei der späteren Rasur und der sehr greb ausgeführten Wiederbeschreibung sind die angrenzenden Punete theilweise zerstört;

dafür angenommenen Differenzirungszeichen: nothwendig war weder diese noch jene und es ist auch in der besten Zeit in der einen wie in der andern Weise geschrieben worden. Aber dennoch liegt es hier deutlich vor, dass die vor uns liegende Tasel vielleicht von demselben Steinmetz oder doch in der gleichen Officin, aber nicht auf einmal, vielmehr zu drei verschiedenen durch Decennien getrennten Zeitpuncten geschrieben worden ist.

Die Gleichförmigkeit der Schreibung erklärt sich genügend aus der Geschicklichkeit der verwendeten Personen und ihrem Bemühen das äußere Erscheinen der wohl gearbeiteten Tafel nicht zu entstellen. Wir sind also glücklicher Weise nicht genöthigt anzunehmen, dass die colotianischen Fasten so, wie sie liegen, von Anfang bis zu Ende in oder nach dem J. 742 geschrieben sind, wodurch Thatsachen von großer geschichtlicher Bedeutung verschoben werden würden.

Noch mag in Betreff der Behandlung der Namen der Personen geächteten Andenkens in den öffentlichen Listen auf denjenigen Fall hingewiesen werden, der vielleicht besser als irgend ein anderer geeignet ist dieselbe klar zu legen, ich meine die Tilgung des zweiten ordentlichen Consuls des J. 31, des L. Aelius Seianus. Diese erfolgte noch in dem Consulatjahr selbst und es ist für Seianus nie weder persönliche Rehabilitation eingetreten, noch hat das praktische Bedürfniss, wie z. B. bei Gaius und Domitian, zu der Wiederaufnahme seines Namens geführt, da das Jahr durch Ti. Augusto V cos. genügend bezeichnet war. Wir haben für diese Epoche zwei Magistratslisten auf Stein, die der Arvalen (Henzen acta Arval. p. CCXLV) und die nolanische (I. R. N. 1968), ferner die handschriftlich überlieferten des Chronographen vom J. 354, des Idatius und so weiter. In sammtlichen ist der Name des Seianus weggelassen; wir wurden, wenn wir nur diese Listen besässen, von Seians Consulat nichts wissen. Es bestätigt sich also, was allerdings sich auch von selbst versteht, dass, wo eine derartige Liste erst aufgestellt ward, nachdem die Damnation stattgefunden hatte, man nicht den geächteten Namen hinsetzte und dann ausmeisselte oder ausstrich, sondern ihn einfach nicht setzte.

TH. MOMMSEN.

# MISCELLE.

٧.

#### QUINGENTA MILIA.

Ich habe früher in dieser Zeitschrift (3, 467) auf ein Zahlzeichen aufmerksam gemacht, das mir auf drei Inschriften von Verona in folgender Gestalt

9

vorgekommen war, und dessen Werth als quingenta milia nachgewiesen. Uebersehen habe ich damals und auch bei der Herausgabe jener Inschriften im fünften Bande der C. I. L. (n. 3402. 3447. 3867) nur theilweise nachgeholt, dass dasselbe Zeichen auch in der Litteratur begegnet, einmal bei Cicero ad Att. 9, 9, 4: volui HS Q, wo offenbar das Häkchen am Schluss abgefallen ist, vor allem aber bei Priscian de fig. num. p. 407 Keil, wo aber die richtige Ueberlieferung in die Varianten verwiesen worden ist: quingenta milia per q' quod est initium nominis et apostrophon. So haben die Handschriften P (Paris 7530) und V (Leid. Voss. 12), und eben diese Figur, ein in einen Haken auslaufendes Q, zeigen die Steine. Dagegen ist die theilweise von Keil in den Text genommene Lesung von RA (Paris 7496 und 7501): quinquaginta milia per q quod est initium nominis et apostrophon 'I' eine Schlimmbesserung, die das Verständniss aufhebt.

TH. M.

W siehe unter F C P)

| ac im versschluss 106 ff.                      |
|------------------------------------------------|
| Adamantios, Bearbeiter des Polemo 465          |
| (p. 327) 467                                   |
| P. Aelius Peregrinus regis Sarmatarum          |
| Rasparagani filius 399                         |
| P. Aelius Rasparaganus 399 f.                  |
| Aeranes 400                                    |
| Alogyvles 160                                  |
| Aistomodius 400                                |
| $dx\mu\eta\nu = \tilde{\epsilon}\tau\iota$ 135 |
| Albinus, Handschriften 323 ff.; cod.           |
| Vaticanus 323 ff.                              |
| Ameinokles 221 f.                              |
| Amphidamas von Korinth 220                     |
| Anagraphe s. Makedonische A.                   |
| Anonymus liber physicenomias (n.               |

117) 468

Άνθίδης 158

3) 2

ἀπέχειν 452 f.

Anonymus περί ύψους 334 ff. Anthologia Palatina 1 (VII 59; IX 38 Antiochus Philopappus 398

Arabia, römische Provinz 163 ff. Archontat des Diokles 449 f.; des Euktemon 448; des Rhoemetaikas

145 ff. Aristeas (περὶ υψους 27, 9) 344 Aristophon der Rhetor 15 ff. Aristoteles und Philolaos 178 ff.; Er-

wähnung seiner Vorgänger 179 ff.; Protreptikos 61; bei Iamblichus Catullus (26) 343

83 ff.; Abfassungszeit des Protreptikos 96 ff.; (περί ζώων γενέσεως V 1 p. 780b 34) 451 (Poet. 9 p. 1451 b 23) 453 (Rhetor. III 17

p. 1418a 32) 455 ff.; (Phys. II 6 p. 197 b 10) 254 Arktinos, Iliupersis 307 ff.

Arminius, Name desselben 393 ff.; Arminii (Gentile etruskischen Ursprungs) 402 f. atque im Versschluss 106 ff.

Attalia, Würfelorakel aus 193 ff. Aurelius Septimius Vaballathus 400 Aurelius Zenobius 400 aut im Versschluss 106 ff.

Bakchiaden in Kerinth 229; 233 βασιλίσχος 135 Bilderchroniken, griechische 316 Buecheler zu Callimachus 4

Bürgerrechtsertheilung in den römischen Provinzen 396 ff. Bustrophedoninschrift, altlakonische

Callimachus (epigr. 43 Schneid.) 1 ff.: (epigr. 47 Mein.) 343

153 ff.

Capitolinische Magistratstafeln 469 ff. Cassiedorius s. Dictys Catonis vita, Plutarchübersetzung

251 ff.

Censorinus, Chronologie 57; (de die | Diomedes (I p. 375. 21 K.) 51 nat. XVII 14) 51; (XVII 15) 52; Dionysius von Halicarnass (Antt. I-XX) Ouellen desselben 55 Cephalus, Zeitgenosse des Aristophon 447 16 ff. Chalkis, Wappenmünzen von 225 ff. Charisius (I p. 130. 34 K.) 51; (I p. 162 77 10 K.) 52 Donnus 396 f. Chronologie bei Varro und Censorinus Duabus Viis (bei Hilgenfeld nov. test. Cicero. Hortensius, Form desselben 81; Hortensius und lamblichus 84 ff.; Ehrendecret für Demochares 111; für Procemien der Bücher de rap. 79 Philippides 447 f. 256; (pro Sestio 21 48) 117 f.; (pro Plancio 8 20) 118; (ad fam. hundert 205 VI 5) 380; (de fin. III 9 31; V 31 93) 381; (de divin. I 15 28; Blees 21 Tuse. ▼ 31 87) 382; (de legg. 1 23 60) 458 f.; (de imp. Cn. desselben? 117 f. Pomp. 18 55; pro Sulla 26 73; pro Sestio 37 80; Phil. II 4 8) 119; (Phil. IF 44 112) 120 Civilis s. Julius Ti. Claudius Cogidubnus 399 έρωτικός λόγος 64 f. Claudius Labeo 399 Claudius Mithradates 399 et im Versschluss 106 ff. Claudius (nicht Inlius) Paulus 399 Εύχειρος 159 Cobet zu Libanius 8 ff. Codex Venetus der Proklos-Excerpte 305 ff. Eusebius, Regierungszeit makedonischer Cogidubnus, Cogidumnus 399 Könige 284 ff. Colonialpolitik von Korinth 229 ff. Comikerfragment (negl wyous 13 10) φιλονεικείν μετά 136 344 conticinium 59 P. Cornelius Q(uirina) Macer 401 Cottius 397 Venetus) 305 ff. Demochares und der vierjährige Krieg Fragmente aus Varros antiquitates 111 ff.; Ehrendecret für denselben

111 Dictys von Creta und Cassiodorius 383 £. Diodor, Quellen 282 ff.; Entlehaungen aus Thucydides 282 f. Διογένης 160 Diokles, Archontat desselben 449 f.

408 ff.; (de Dinarcho iud. c. 9) Διοπείδης Στρονβίχου 162 \* Διότιμο]ς Στρονβίχου Εὐωνυμε]ίς

extr. can. JV 98) 341

Elegie, griechische im 5. und 6. Jahr-Elegien des Sophokles 203 ff. Ennius, Fragment aus dem Telamo

Ephoros von Knmee, Quelle für makedonische Geschichte 301 Epicharmus des Ennius 345 Epischer Cyclus, Fragment desselben in den Proklos-Excerpten 305 ff. Euktemon, Archontat desselben 448 Eumelos von Korinth 216 ff.

Φ im Hypereides-Papyrus 25 Firmicus Maternus (de err. prof. rell. p. 96 11 Halm) 459 Fragment des epischen Cyclus (Cod.

humanse 51 ff.; aus römischen Dichtern bei Cieero 117 ff. Fronto (de eloquentia p. 144 Naber) 458

Gelegenheitsdichtung bei den Griechen Gellius (I 16 3); (IH 2 2 sqq.); (V 4 5) 52

Káparos, Bedeutung 295 Γλαυχατίας 157 Kopticismen in griechischen Inschriften Glosseme im Cicero 119 f. 130 ff. Koripth, zur Geschichte von 215 ff. εως cum genet. 139 Έργότιμος 159 . . Labeo s. Claudius Herodot, makedonische Studien desselben 292 Lelantischer Krieg 218 ff. Hyginus de munitionibus castrorum, Libanius (p. 36 6; 40 1; 42 32) 8 die drei Wolfenbüttler Hand-(p. 46 10; 60 15 sq.; 64 17) 9 schriften 244 ff. 🕳 (p. 31 11, 17; 36 31; 55 11; 59 Hypereides Rede gegen Demosthenes 6; 64; 65 .1 eq.) 10 (p. 39 8; 23 ff.; Alter der Papyrus-Hand-44 15; 59 11, 30) 11 (p. 60 28; schrift desselben 24 f.; Fragmente 47 19; 49 17) 12 (p. 55 20; 58 2, 30; 63 4) 13 25 ff.; Anordnung der Rede 34 ff. λόγοι προτρεπτικοί 71 ff. Περὶ υψους 334 ff. λόγος 67 ff. Iamblichus, Entlehnungen aus dem Lokrische Didrachmen 240 Longinus, der vermeinte Verfasser von Protreptikos des Aristoteles 83 fL; περί δψους 334 f. Iamblichus und Ciceros Hortensius 84 ff.; Entlehnungen aus Platons Lysias (codex Palatinus X 88) 257 ff.; Euthydemos 84 Addition to the die achte Rede desselben 347 ff. Ilias-Papyrus 23 Inschriften Macer s. Cornelius 1) griechische 447 f; altlakonische Magistratstafeln, capitolinische 469 ff. Bustrophedoninschrift 153 ff.; ein Makedonische Anagraphe, Entstehung Würfelorakel aus Attalia in Pamdersetben 281 ff. phylien 193; von Naupaktos 237; μετά = πρός 134. des Silke 129 ff.; (C. I. Gr. 265) Mithradates 399 Münzwesen von Korinth 223 ff. 234 147; (C. I. Gr. 282) 148 2) lateinische (C. I. L. I p. 466) 240; Münzen karinthischer Golo-469 ff. nien 241 Jordanis 383 Musenverein des Sophokles 121 ff. Isaeus (IX 25) 460. C. Iulius Antiochus Philopappus 398 N im Hypereides-Papyrus 24 Iulius Aurelius Septimius Yahallathus  $N = \nu \epsilon \omega \tau \epsilon \rho o c$  146 ff. 400 Namensertheilung bei der Freilassung Iulius Aurelius Zenobius 400 Iulius (nicht Claudius) Civilis 399 Namenswechsel bei der Bürgerrechts-M. (C.) Iulius Donnus 396 f. ertheilung 400 Naupaktos, Inschrift von, s. Inschriften Ti Iulius Rhescuporis 398 C. Iulius Rhoemetalces 397 f. Ti. Iulius Sauromates 398 Odaenathus 400 Orakel s. Würfelorakel Ti. Iulius Tiranes 398 C. Iulius Vepo 400 Orchomenos, das arkadische 389.

Orthographie von pomerium 40 f.

ούχί 454

Ovidius (amor. I 6) 5

Kάλας 157 Kalauria, Seebund von 385 ff.

II im Hypereides-Papyrus 25 Pacuvius, Fragment aus dem Teucer desselben? 117 f. Palaestina salutaris und Arabia, romische Provinzen 163 ff. Paulus s. Claudius Peregrinus 399 Pheidon von Argos 390 ff. Philippides, Ehrendecret für denselben 447 f. Philolaos s. Aristoteles Philopappus 398 Plato (Phaedo p. 65b) 345; (Rep. II 372 E) 254; Euthydemus bei Jamblichus 84; Nebentitel einiger Dialoge 62 f. Plato-Handschriften 171 ff. (codd. Laurentiani 859 u. 591) 173f.; (cod. Venetus A) 175 f. Platon s. auch Albinus Plautus (Aulul. II 2 30) 460 Plusquamperfectformen contrahiert bei Terenz 104 ff. Plutarch, έρωτικός 65 f.; Vita Catonis 251 ff. Polemo (physiogn. p. 196 Fr.) 466 f. Adamantios, Bearbeiter desselben 466; Handschriften 465 Pomerium, Begriff desselben 40 ff. Proklos-Excerpte für den epischen Cyclus 305 ff. Propertius (I 16) 5 Protarchos, ein Rhetor 254 f. προτρεπτικός 70 f.; s. λόγοι und Trebellius Pollio Pseudo-Lysias s. Lysias

Rasparaganus 399 f. Regierungszeit makedonischer Könige 284 ff.

quingenta milia 472

Rhescuporis 398 Rhoemetalkas, Archont 145 ff. Rhoemetalces, Konig 397 f.

Römische Steinmetzzeichen 126 ff.

Grenzsteine des Pomerium 49 f.; servianische Mauer 461 Rom. Topographie 40 ff.

Sallust, Fragment desselben 118 f. Sauromates 398

Seebund von Kalauria 385 ff. Seneca der Tragiker, Recension des-

selben 423 ff. Septimius Aeranes 400 Septimius Aistomodius 400

Septimius Odaenathus 400 Septimii Philippus und Heliodorus

Septimius Vaballathus 400 Septimia Zenobia 400 Servianische Mauer in Rom 461 ff. Servius (A. VIII 526) 52

Siebenzahl im Bund von Kalauria 392 siem im Versschluss 101 ff. Silko, nubischer König, Inschrift des-

selben 129 ff.; Kriege gegen die Blemyer 130 ff. Sophokles und die Elegie 203 ff.; Fragmente seiner Elegien 206 ff.;

Musenverein desselben 121 ff.; (Oed. R. 1071—75) 124 f. (1069) 125 f. (Ant. 149) 126

Statius (Theb. III 2 cod. Bamb.) 118 ff. 126 ff. Steinmetzzeichen, römische

461 ff. Strabo über den Seebund von Kalauria 388 f.: Handschrift aus Grottaferrata 375 ff. 384 Στρόνβιχος 162

Suetonius, prata 59 Synkellos, Regierungszeit makedonischer Könige 285 ff.

Tacitus (dial. c. 28) 343 Terentius. Versschluss bei demselben 101 ff:

Themison von Kypros, Lebenszeit desselben 96 ff.

Theokrit (XVI v. 106) 459

θίασος Musenverein 121 ff. Ausgrabungen auf dem Esquilin 2; Thucydides, Quelle für Diodor 282 f.

## REGISTER

Thumelicus 406
Thusnelda 406
Tiranes 398
τὸ καὶ τό 455
Topographie von Rom 40 ff.
Trebellius Pollio über προτρεπτικός
80 ff.

Vaballathus 400
Varro, die Bücher XIIII bis XVIIII der antiquitates humgnae 51 ff.; Chronologie 57
Velleius (2, 118, 2) 394
Vepo 400

Verfassung von Korinth 227 f.
Versschluss bei Terentius 101 ff.
Vestricius Cottius 397
vs. nom. singul. der 3. Declination
159 ff.

Wappenmünzen, athenische 225 Würselorakel 193 ff.

Varro, die Bücher XIIII bis XVIIII der antiquitates humgnae 51 ff.; Chro-63

Zenobius, Zenobia 400

(Januar 1876)

Druck von J. B. Hirschfeld in Leipsig.



MAM

٠

•

.

.







